
 

 

Istituto Edith Stein – Edi.S.I. 

    Associazione di Promozione Sociale 
e Associazione Privata di fedeli 

per Formazione   in Scienze umane 
   nella Vita Consacrata e 
     Comunità Educative  

Ecclesiali e Sociali 

Edi.S.I. 

 

 

 

Sede Centrale  Edi.S.I. 

Corso Sardegna  66  int. 18 – 16142 Genova 
tel. 010.81.11.56 (ore 9.00 – 12.00 e 15,00 – 17,00) 

cell. 338.280.76.23  e  338.50.75.610 
e-mail   istedisi@virgilio.it   

 edisi.segreteria@gmail.com 
sito   www.edisi.eu 

 
 

 

 

Lectio divina  
8  -  14   marzo 2026 

Sussidio per la preghiera personale  
sia in Chiesa che altrove 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



Edi.S.I.  2

Lectio della domenica   8   marzo  2026 

 
Domenica  della Terza  Settimana di Quaresima   (Anno  A) 
San Giovanni di Dio 
Lectio :  Lettera ai  Romani  5,  1  -  2.  5  -  8 
               Giovanni  4,  5  -  42 
 
 
1) Orazione iniziale  
O Dio, sorgente della vita, che offri all'umanità l'acqua viva della tua grazia, concedi al tuo popolo 
di confessare che Gesù e� il salvatore del mondo e di adorarti in spirito e verità. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  Lettera ai  Romani  5,  1  -  2.  5  -  8 
Fratelli, giustificati per fede, noi siamo in pace con Dio per mezzo del Signore nostro Gesù Cristo. 
Per mezzo di lui abbiamo anche, mediante la fede, l'accesso a questa grazia nella quale ci 
troviamo e ci vantiamo, saldi nella speranza della gloria di Dio. La speranza poi non delude, 
perché l'amore di Dio è stato riversato nei nostri cuori per mezzo dello Spirito Santo che ci è stato 
dato. Infatti, quando eravamo ancora deboli, nel tempo stabilito Cristo morì per gli empi. Ora, a 
stento qualcuno è disposto a morire per un giusto; forse qualcuno oserebbe morire per una 
persona buona. Ma Dio dimostra il suo amore verso di noi nel fatto che, mentre eravamo ancora 
peccatori, Cristo è morto per noi. 
 
3) Commento 1  su Lettera ai  Romani  5,  1  -  2.  5  -  8 
● Ecco le parole di Papa Francesco. 
 
Cari fratelli e sorelle, buongiorno! 
 
Fin da piccoli ci viene insegnato che non è una bella cosa vantarsi. Nella mia terra, quelli che si 
vantano li chiamano “pavoni”. Ed è giusto, perché vantarsi di quello che si è o di quello che si ha, 
oltre a una certa superbia, tradisce anche una mancanza di rispetto nei confronti degli altri, 
specialmente verso coloro che sono più sfortunati di noi. In questo passo della Lettera ai Romani, 
però, l’Apostolo Paolo ci sorprende, in quanto per ben due volte ci esorta a vantarci. Di cosa allora 
è giusto vantarsi? Perché se lui esorta a vantarsi, di qualcosa è giusto vantarsi. E come è possibile 
fare questo, senza offendere gli altri, senza escludere qualcuno? 
 
Nel primo caso, siamo invitati a vantarci dell’abbondanza della grazia di cui siamo pervasi in Gesù 
Cristo, per mezzo della fede. Paolo vuole farci capire che, se impariamo a leggere ogni cosa con la 
luce dello Spirito Santo, ci accorgiamo che tutto è grazia! Tutto è dono! Se facciamo attenzione, 
infatti, ad agire – nella storia, come nella nostra vita – non siamo solo noi, ma è anzitutto Dio. È Lui 
il protagonista assoluto, che crea ogni cosa come un dono d’amore, che tesse la trama del suo 
disegno di salvezza e che lo porta a compimento per noi, mediante il suo Figlio Gesù. A noi è 
richiesto di riconoscere tutto questo, di accoglierlo con gratitudine e di farlo diventare motivo di 
lode, di benedizione e di grande gioia. Se facciamo questo, siamo in pace con Dio e facciamo 
esperienza della libertà. E questa pace si estende poi a tutti gli ambiti e a tutte le relazioni della 
nostra vita: siamo in pace con noi stessi, siamo in pace in famiglia, nella nostra comunità, al lavoro 
e con le persone che incontriamo ogni giorno sul nostro cammino. 
 
Paolo però esorta a vantarci anche nelle tribolazioni. Questo non è facile da capire. Questo ci 
risulta più difficile e può sembrare che non abbia niente a che fare con la condizione di pace 
appena descritta. Invece ne costituisce il presupposto più autentico, più vero. Infatti, la pace che ci 
offre e ci garantisce il Signore non va intesa come l’assenza di preoccupazioni, di delusioni, di 

                                                 
1  www.lachiesa.it   -  www.qumran2.net -  PAPA FRANCESCO - UDIENZA GENERALE - Aula Paolo VI - 
Mercoledì, 15 febbraio 2017- La Speranza cristiana - 11. La speranza non delude (cfr Rm 5,1-5) – in  
www.vatican.va  -  Monastero Domenicano Matris Domini 



Edi.S.I.  3

mancanze, di motivi di sofferenza. Se fosse così, nel caso in cui riuscissimo a stare in pace, quel 
momento finirebbe presto e cadremmo inevitabilmente nello sconforto. La pace che scaturisce 
dalla fede è invece un dono: è la grazia di sperimentare che Dio ci ama e che ci è sempre accanto, 
non ci lascia soli nemmeno un attimo della nostra vita. E questo, come afferma l’Apostolo, genera 
la pazienza, perché sappiamo che, anche nei momenti più duri e sconvolgenti, la misericordia e la 
bontà del Signore sono più grandi di ogni cosa e nulla ci strapperà dalle sue mani e dalla 
comunione con Lui. 
 
Ecco allora perché la speranza cristiana è solida, ecco perché non delude. Mai, delude. La 
speranza non delude! Non è fondata su quello che noi possiamo fare o essere, e nemmeno su ciò 
in cui noi possiamo credere. Il suo fondamento, cioè il fondamento della speranza cristiana, è ciò 
che di più fedele e sicuro possa esserci, vale a dire l’amore che Dio stesso nutre per ciascuno di 
noi. E’ facile dire: Dio ci ama. Tutti lo diciamo. Ma pensate un po’: ognuno di noi è capace di dire: 
sono sicuro che Dio mi ama? Non è tanto facile dirlo. Ma è vero. E’ un buon esercizio, questo, dire 
a se stessi: Dio mi ama. Questa è la radice della nostra sicurezza, la radice della speranza. E il 
Signore ha effuso abbondantemente nei nostri cuori lo Spirito - che è l’amore di Dio - come 
artefice, come garante, proprio perché possa alimentare dentro di noi la fede e mantenere viva 
questa speranza. E questa sicurezza: Dio mi ama. “Ma in questo momento brutto?” – Dio mi ama. 
“E a me, che ho fatto questa cosa brutta e cattiva?” – Dio mi ama. Quella sicurezza non ce la toglie 
nessuno. E dobbiamo ripeterlo come preghiera: Dio mi ama. Sono sicuro che Dio mi ama. Sono 
sicura che Dio mi ama. 
 
Adesso comprendiamo perché l’Apostolo Paolo ci esorta a vantarci sempre di tutto questo. Io mi 
vanto dell’amore di Dio, perché mi ama. La speranza che ci è stata donata non ci separa dagli altri, 
né tanto meno ci porta a screditarli o emarginarli. Si tratta invece di un dono straordinario del quale 
siamo chiamati a farci “canali”, con umiltà e semplicità, per tutti. E allora il nostro vanto più grande 
sarà quello di avere come Padre un Dio che non fa preferenze, che non esclude nessuno, ma che 
apre la sua casa a tutti gli esseri umani, a cominciare dagli ultimi e dai lontani, perché come suoi 
figli impariamo a consolarci e a sostenerci gli uni gli altri. E non dimenticatevi: la speranza non 
delude. 
 
● Ci troviamo nella prima parte della lettera ai Romani, quella che gli studiosi definiscono 
"dogmatica" (capp. 1-11) poiché Paolo vi spiega alcuni elementi della fede cristiana che ritiene 
possano essere utili ai suoi interlocutori. La lettera ai Romani non è causata da problemi particolari 
come invece la prima lettera ai Corinti. Con tutta probabilità si tratta piuttosto di un piccolo trattato 
sulla fede cristiana che Paolo scrisse per presentare se stesso alla comunità di Roma, in vista di 
un suo viaggio missionario anche in quella città. 
Nei capitoli 1-4 Paolo aveva parlato della giustificazione dei peccatori. A partire da questo capitolo 
5, fino al cap. 11 fa un passo avanti: Dio salva i giustificati. Il discorso qui si fa più personale, il 
soggetto diventa noi che siamo stati giustificati. In effetti il campo si restringe e Paolo può parlare 
anche della propria esperienza attuale. 
Questo brano è stato scelto per la solennità di oggi poiché vi è descritta la vita del cristiano in una 
prospettiva trinitaria. 
 

● 1 Giustificati dunque per fede, noi siamo in pace con Dio per mezzo del Signore nostro Gesù 
Cristo. 
Nei capitoli precedenti Paolo aveva spiegato che la fede rende giusti. Se nell'Antico Testamento la 
giustizia derivava dall'osservanza della Legge e dalla realizzazione delle opere da essa richieste, 
ora la vera giustizia dipende dalla fede. Giusto è colui che si affida al Signore. Chi è giustificato è 
posto in un giusto rapporto di alleanza con Dio. 
La prima conseguenza per chi è stato giustificato è vivere in pace. Ciò non significa tranquillità e 
serenità d'animo, bensì un rapporto positivo con Dio, fonte di salvezza, uno stato di riconciliazione. 
E' una situazione di grazia che abbiamo ottenuto grazie all'intervento di Cristo. 
 
● 2 Per mezzo di lui abbiamo anche, mediante la fede, l'accesso a questa grazia nella quale ci 
troviamo e ci vantiamo, saldi nella speranza della gloria di Dio. 



Edi.S.I.  4

La pace è dunque uno stato di grazia a cui si può accedere mediante la fede. La seconda 
caratteristica della vita del giustificato è la speranza, cioè l'apertura a un futuro esaltante di 
persone trasfigurate dalla gloriosa azione divina. E' solo un piccolo accenno che verrà sviluppato 
nei capitoli seguenti. 
 
● 3 E non solo: ci vantiamo anche nelle tribolazioni, sapendo che la tribolazione produce pazienza, 
4la pazienza una virtù provata e la virtù provata la speranza. 
Paolo non è un illuso, sa bene che anche a Roma i cristiani vivevano pesanti persecuzioni. Ecco 
perché ci tiene a precisare che non si tratta di una situazione idilliaca priva di contrasti. Però il 
credente se si vanta della speranza che lo attende, può vantarsi anche nelle tribolazioni. Il termine 
tribolazioni (thlipsis) ha connotazione apocalittica: indica le difficoltà cui i fedeli sono esposti 
nell'attuale passaggio dal vecchio al nuovo mondo. Il credente quindi affronta queste difficoltà 
sorretto dalla fede. Le difficoltà che il credente sopporta rafforzano in lui la pazienza, cioè la 
capacità di sopportare la fatica e di attraversarla con forza. La pazienza porta alla virtù provata. Il 
termine dokime indica qualcosa/qualcuno che ha superato la prova ed è stato trovato degno di 
fiducia. Viene tradotto con virtù provata, ma può essere inteso anche come fedeltà provata. Chi è 
stato degno di superare la difficoltà accede dunque alla speranza. 
 
● 5 La speranza poi non delude, perché l'amore di Dio è stato riversato nei nostri cuori per mezzo 
dello Spirito Santo che ci è stato dato. 
Paolo non vuole illudere i suoi interlocutori. Il credente non lotta contro i mulini a vento. Non 
compie una battaglia inutile, perché la speranza non delude. La sicurezza viene dall'amore di Dio 
che ha invaso l'intimo del credente. Non si tratta di una pia illusione, è lo Spirito che è stato dato al 
credente. Egli può fare affidamento su questa forza creativa che gli è stata data come caparra e 
pegno. 
______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura : dal Vangelo secondo  Giovanni  4,  5  -  42 
In quel tempo, Gesù giunse a una città della Samarìa chiamata Sicar, vicina al terreno che 
Giacobbe aveva dato a Giuseppe suo figlio: qui c'era un pozzo di Giacobbe. Gesù dunque, 
affaticato per il viaggio, sedeva presso il pozzo. Era circa mezzogiorno. Giunge una donna 
samaritana ad attingere acqua. Le dice Gesù: «Dammi da bere». I suoi discepoli erano andati in 
città a fare provvista di cibi. Allora la donna samaritana gli dice: «Come mai tu, che sei giudeo, 
chiedi da bere a me, che sono una donna samaritana?». I Giudei infatti non hanno rapporti con i 
Samaritani. Gesù le risponde: «Se tu conoscessi il dono di Dio e chi è colui che ti dice: "Dammi da 
bere!", tu avresti chiesto a lui ed egli ti avrebbe dato acqua viva». Gli dice la donna: «Signore, non 
hai un secchio e il pozzo è profondo; da dove prendi dunque quest'acqua viva? Sei tu forse più 
grande del nostro padre Giacobbe, che ci diede il pozzo e ne bevve lui con i suoi figli e il suo 
bestiame?». Gesù le risponde: «Chiunque beve di quest'acqua avrà di nuovo sete; ma chi berrà 
dell'acqua che io gli darò, non avrà più sete in eterno. Anzi, l'acqua che io gli darò diventerà in lui 
una sorgente d'acqua che zampilla per la vita eterna». «Signore - gli dice la donna -, dammi 
quest'acqua, perché io non abbia più sete e non continui a venire qui ad attingere acqua». Le dice: 
«Va' a chiamare tuo marito e ritorna qui». Gli risponde la donna: «Io non ho marito». Le dice Gesù: 
«Hai detto bene: "Io non ho marito". Infatti hai avuto cinque mariti e quello che hai ora non è tuo 
marito; in questo hai detto il vero». Gli replica la donna: «Signore, vedo che tu sei un profeta! I 
nostri padri hanno adorato su questo monte; voi invece dite che è a Gerusalemme il luogo in cui 
bisogna adorare». Gesù le dice: «Credimi, donna, viene l'ora in cui né su questo monte né a 
Gerusalemme adorerete il Padre. Voi adorate ciò che non conoscete, noi adoriamo ciò che 
conosciamo, perché la salvezza viene dai Giudei. Ma viene l'ora - ed è questa - in cui i veri 
adoratori adoreranno il Padre in spirito e verità: così infatti il Padre vuole che siano quelli che lo 
adorano. Dio è spirito, e quelli che lo adorano devono adorare in spirito e verità». Gli rispose la 
donna: «So che deve venire il Messia, chiamato Cristo: quando egli verrà, ci annuncerà ogni 
cosa». Le dice Gesù: «Sono io, che parlo con te». In quel momento giunsero i suoi discepoli e si 
meravigliavano che parlasse con una donna. Nessuno tuttavia disse: «Che cosa cerchi?», o: «Di 
che cosa parli con lei?». La donna intanto lasciò la sua anfora, andò in città e disse alla gente: 
«Venite a vedere un uomo che mi ha detto tutto quello che ho fatto. Che sia lui il Cristo?». 



Edi.S.I.  5

Uscirono dalla città e andavano da lui. Intanto i discepoli lo pregavano: «Rabbì, mangia». Ma egli 
rispose loro: «Io ho da mangiare un cibo che voi non conoscete». E i discepoli si domandavano 
l'un l'altro: «Qualcuno gli ha forse portato da mangiare?». Gesù disse loro: «Il mio cibo è fare la 
volontà di colui che mi ha mandato e compiere la sua opera. Voi non dite forse: ancora quattro 
mesi e poi viene la mietitura? Ecco, io vi dico: alzate i vostri occhi e guardate i campi che già 
biondeggiano per la mietitura. Chi miete riceve il salario e raccoglie frutto per la vita eterna, perché 
chi semina gioisca insieme a chi miete. In questo infatti si dimostra vero il proverbio: uno semina e 
l'altro miete. Io vi ho mandati a mietere ciò per cui non avete faticato; altri hanno faticato e voi siete 
subentrati nella loro fatica».Molti Samaritani di quella città credettero in lui per la parola della 
donna, che testimoniava: «Mi ha detto tutto quello che ho fatto». E quando i Samaritani giunsero 
da lui, lo pregavano di rimanere da loro ed egli rimase là due giorni. Molti di più credettero per la 
sua parola e alla donna dicevano: «Non è più per i tuoi discorsi che noi crediamo, ma perché noi 
stessi abbiamo udito e sappiamo che questi è veramente il salvatore del mondo». 
 
5) Riflessione 2  sul Vangelo secondo Giovanni  4,  5  -  42 
● La conversazione di Gesù con la Samaritana si svolge sul tema dell'"acqua viva". Quest'acqua è 
indispensabile alla vita, e non è sorprendente che, nelle regioni del Medio Oriente dove regna la 
siccità, essa sia semplicemente il simbolo della vita e, anche, della salvezza dell'uomo in un senso 
più generale. 
Questa vita, questa salvezza, si possono ricevere solo aprendosi per accogliere il dono di Dio. È 
questa la convinzione dell'antico Israele come della giovane comunità cristiana. E l'autore dei 
Salmi parla così al suo Dio: "È in te la sorgente della vita" (Sal 036,10). Ecco la sua professione di 
fede: "Come la cerva anela ai corsi d'acqua, così l'anima mia anela a te, o Dio" (Sal 042,2). La 
salvezza che Dio porta viene espressa con l'immagine della sorgente che zampilla sotto l'entrata 
del tempio e diventa un grande fiume che trasforma in giardino il deserto della Giudea e fa del mar 
Morto un mare pieno di vita (Ez 47,1-12). Gesù vuole offrire a noi uomini questa salvezza e questa 
vita. Per calmare definitivamente la nostra sete di vita e di salvezza. "Io, sono venuto perché 
abbiano la vita e l'abbiano in abbondanza" (Gv 10,10). 
 
● Il Signore mette in tutti una sorgente di bene 
Gesù e una donna straniera, occhi negli occhi. Non una cattedra, non un pulpito, ma il muretto di 
un pozzo, per uno sguardo ad altezza di cuore. 
Con le donne Gesù va diritto all'essenziale: “Vai a chiamare colui che ami”. Conosce il loro 
linguaggio, quello dei sentimenti, della generosità del desiderio, della ricerca di ragioni forti per 
vivere. 
Hai avuto cinque mariti. Gesù non istruisce processi, non giudica e non assolve, va al centro. Non 
cerca nella donna indizi di colpa, cerca indizi di bene; e li mette in luce: hai detto bene, questo è 
vero. 
Chissà, forse quella donna ha molto sofferto, forse abbandonata, umiliata cinque volte con l'atto 
del ripudio. Forse ha il cuore ferito. Forse indurito, forse malato. Ma lo sguardo di Gesù si posa 
non sugli errori della donna, ma sulla sete d'amare e di essere amata. 
Non le chiede di mettersi in regola prima di affidarle l'acqua viva; non pretende di decidere per lei, 
al posto suo, il suo futuro. E’ il Messia di suprema delicatezza, di suprema umanità, il volto 
bellissimo di Dio. 
Lui è maestro di nascite, spinge a ripartire! Non rimprovera, offre: se tu sapessi il dono di Dio. Fa 
intravedere e gustare un di più di bellezza, un di più di bontà, di vita, di primavera, di tenerezza: Ti 
darà un'acqua che diventa sorgente! 
Gesù: lo ascolti e nascono fontane. In te. Per gli altri. 
“Come un'acqua che eccede la sete, che supera il tuo bisogno, che scorre verso altri. E se la 
nostra anfora, incrinata o spezzata, non sarà più in grado di contenere l'acqua, quei cocci che a 
noi paiono inutili, invece che buttarli via, Dio li dispone in modo diverso, crea un canale, attraverso 
il quale l'acqua sia libera di scorrere verso altre bocche, altre seti. Dio può riprendere le minime 
cose di questo mondo senza romperle, meglio ancora, può riprendere ciò che è rotto e farne un 

                                                 
2
  Omelia di don Diego Belussi, Counselor e Consigliere Edi.S.I.  - omelie di P. Ermes Ronchi osm - 

www.lachiesa.it - www.qumran2.net   



Edi.S.I.  6

canale” (Fabrice Hadjaji), attraverso cui l'acqua arrivi e scorra, il vino scenda e raggiunga i 
commensali, seduti alla tavola della mia vita. 
Ed è così che attorno alla samaritana nasce la prima comunità di discepoli stranieri. “Venite, c'è al 
pozzo uno che ti dice tutto quello che c'è nel cuore, che fa nascere sorgenti”. Che conosce il tutto 
dell'uomo e mette in ognuno una sorgente di bene, fontane di futuro. Senza rimorsi e rimpianti. 
Dove bagnarsi di luce. 
In questi nostri giorni "senza" (senza celebrazioni, senza liturgie, senza incontri) sentiamo attuale 
la domanda della Samaritana: Dove andremo per adorare Dio? Sul monte o nel tempio? La 
risposta è diritta come un raggio di luce: non su un monte, non in un tempio, ma dentro. In spirito e 
verità. 
Sono io il Monte, io il Tempio, dove vive Dio (M. Marcolini). 
 
● Una sorgente intera in cambio di un sorso d'acqua 
Vuoi riannodare i fili di un amore? Gesù, maestro del cuore, ci mostra il metodo di Dio, in uno dei 
racconti più ricchi e generativi del Vangelo. 
Gesù siede stanco al pozzo di Sicar; giunge una donna senza nome e dalla vita fragile. Eì 
l'umanità, la sposa che se n'è andata dietro ad altri amori, e che Dio, lo sposo, vuole riconquistare. 
Perchè il suo amore non è stanco, e non gli importano gli errori ma quanta sete abbiamo nel cuore, 
quanto desiderio. 
Questo rapporto sponsale, la trama nuziale tra Dio e l'umanità è la chiave di volta della Bibbia, dal 
primo all'ultimo dei suoi 73 libri: dal momento che ti mette in vita, Dio ti invita alle nozze con lui. 
Ognuno a suo modo sposo. 
Dammi da bere. Lo sposo ha sete, ma non di acqua, ha sete di essere amato. 
Gesù inizia il suo corteggiamento (la fede è la risposta al corteggiamento di Dio) non 
rimproverando ma offrendo: se tu sapessi il dono... 
Il dono è il tornante di questa storia d'amore, la parola portante della storia sacra. Dio non chiede, 
dona; non pretende, offre: Ti darò un'acqua che diventa sorgente. Una sorgente intera in cambio di 
un sorso d'acqua. Un simbolo bellissimo: la fonte è molto più di ciò che serve alla tua sete; è senza 
misura, senza fine, senza calcolo. Esuberante ed eccessiva. Immagine di Dio: il dono di Dio è Dio 
stesso che si dona. Con una finalità precisa: che torniamo tutti ad amarlo da innamorati, non da 
servi; da innamorati, non da sottomessi. 
Vai a chiamare colui che ami. Gesù quando parla con le donne va diritto al centro, al pozzo del 
cuore; il suo è il loro stesso linguaggio, quello dei sentimenti, del desiderio, della ricerca di ragioni 
forti per vivere. Solo fra le donne Gesù non ha avuto nemici. 
Il suo sguardo creatore cerca il positivo di quella donna, lo trova e lo mette in luce per due volte: 
hai detto bene; e alla fine della frase: in questo hai detto il vero. Trova verità e bene, il buono e il 
vero anche in quella vita accidentata. Vede la sincerità di un cuore vivo ed è su questo frammento 
d'oro che si appoggia il resto del dialogo. 
Non ci sono rimproveri, non giudizi, non consigli, Gesù invece fa di quella donna un tempio. Mi 
domandi dove adorare Dio, su quale monte? Ma sei tu, in spirito e verità, il monte; tu il tempio in 
cui Dio viene. 
E la donna lasciata la sua anfora, corre in città: c'è uno che mi ha detto tutto di me... La sua 
debolezza diventa la sua forza, le ferite di ieri feritoie di futuro. Sopra di esse costruisce la sua 
testimonianza di Dio. 
Un racconto che vale per ciascuno di noi: non temere le tue debolezze, ma costruiscici sopra. 
Possono diventare la pietra d'angolo della tua casa, del tempio santo che è il tuo cuore. 
______________________________________________________________________________ 
 
6) Momento di silenzio 
perché la Parola di Dio possa entrare in noi ed illuminare la nostra vita. 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  7

7) Alcune domande per aiutarci nella meditazione e nella orazione. 
- Per tutta la Chiesa: chiamata ad adorare Dio in spirito e verità, si manifesti al mondo come segno 
di riconciliazione e di amore fraterno. Preghiamo ? 
- Per coloro che professano la fede cristiana: animati dal desiderio di ascoltare docilmente la 
parola di vita, non rimangano sordi agli inviti che ogni giorno il Signore rinnova. Preghiamo ? 
- Per i popoli oppressi dalla violenza: nel cammino per ritrovare la loro dignità, siano sostenuti dalla 
testimonianza di chi si affida alla parola di Dio. Preghiamo ? 
- Per i malati nel corpo e nello spirito: sollevati dalla presenza consolante del Signore Gesù, 
ritrovino, anche nel tempo della prova, serenità e fiducia. Preghiamo ? 
- Per noi qui riuniti a celebrare l'Eucaristia: dissetati dall'acqua viva della grazia, offriamo a tutti una 
credibile testimonianza di fede e di carità. Preghiamo ? 
- Qual è il mio rapporto con Dio? Mi sento giustificato dalla fede in Lui? 
- Ci sono delle tribolazioni che sto sopportando per la mia fede? 
- Ho mai sperimentato la fedeltà provata che viene dal sopportare e superare le prove? 
 
 
8) Preghiera : Salmo  94 
Ascoltate oggi la voce del Signore: non indurite il vostro cuore. 
 
Venite, cantiamo al Signore, 
acclamiamo la roccia della nostra salvezza. 
Accostiamoci a lui per rendergli grazie, 
a lui acclamiamo con canti di gioia. 
 
Entrate: prostràti, adoriamo, 
in ginocchio davanti al Signore che ci ha fatti. 
È lui il nostro Dio 
e noi il popolo del suo pascolo, 
il gregge che egli conduce. 
 
Se ascoltaste oggi la sua voce! 
«Non indurite il cuore come a Merìba, 
come nel giorno di Massa nel deserto, 
dove mi tentarono i vostri padri: 
mi misero alla prova 
pur avendo visto le mie opere». 
 
 
9) Orazione Finale 
Padre di infinita misericordia, ascolta le nostre preghiere e donaci la tua luce; suscita in noi i gesti 
e le parole di un'autentica conversione. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  8

Lectio del lunedì   9  marzo  2026 

 
Lunedì  della Terza  Settimana di Quaresima   (Anno  A) 
Lectio :   2  Libro dei Re  5,  1  -  15 
             Luca  4,  24  -  30 
 
 
1) Orazione iniziale  
Nella tua continua misericordia, o Padre, purifica e rafforza la tua Chiesa, e poiché non può vivere 
senza di te, guidala sempre con la tua grazia. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  2  Libro dei Re  5,  1  -  15 
In quei giorni Naamàn, comandante dell'esercito del re di Aram, era un personaggio autorevole 
presso il suo signore e stimato, perché per suo mezzo il Signore aveva concesso la salvezza agli 
Aramèi. Ma quest'uomo prode era lebbroso. Ora bande aramèe avevano condotto via prigioniera 
dalla terra d'Israele una ragazza, che era finita al servizio della moglie di Naamàn. Lei disse alla 
padrona: «Oh, se il mio signore potesse presentarsi al profeta che è a Samarìa, certo lo 
libererebbe dalla sua lebbra». Naamàn andò a riferire al suo signore: «La ragazza che proviene 
dalla terra d'Israele ha detto così e così». Il re di Aram gli disse: «Va' pure, io stesso invierò una 
lettera al re d'Israele». Partì dunque, prendendo con sé dieci talenti d'argento, seimila sicli d'oro e 
dieci mute di abiti. Portò la lettera al re d'Israele, nella quale si diceva: «Orbene, insieme con 
questa lettera ho mandato da te Naamàn, mio ministro, perché tu lo liberi dalla sua lebbra». Letta 
la lettera, il re d'Israele si stracciò le vesti dicendo: «Sono forse Dio per dare la morte o la vita, 
perché costui mi ordini di liberare un uomo dalla sua lebbra? Riconoscete e vedete che egli 
evidentemente cerca pretesti contro di me». Quando Elisèo, uomo di Dio, seppe che il re d'Israele 
si era stracciate le vesti, mandò a dire al re: «Perché ti sei stracciato le vesti? Quell'uomo venga 
da me e saprà che c'è un profeta in Israele». Naamàn arrivò con i suoi cavalli e con il suo carro e 
si fermò alla porta della casa di Elisèo. Elisèo gli mandò un messaggero per dirgli: «Va', bàgnati 
sette volte nel Giordano: il tuo corpo ti ritornerà sano e sarai purificato». Naamàn si sdegnò e se 
ne andò dicendo: «Ecco, io pensavo: "Certo, verrà fuori e, stando in piedi, invocherà il nome del 
Signore, suo Dio, agiterà la sua mano verso la parte malata e toglierà la lebbra". Forse l'Abanà e il 
Parpar, fiumi di Damàsco, non sono migliori di tutte le acque d'Israele? Non potrei bagnarmi in 
quelli per purificarmi?». Si voltò e se ne partì adirato. Gli si avvicinarono i suoi servi e gli dissero: 
«Padre mio, se il profeta ti avesse ordinato una gran cosa, non l'avresti forse eseguita? Tanto più 
ora che ti ha detto: "Bàgnati e sarai purificato"». Egli allora scese e si immerse nel Giordano sette 
volte, secondo la parola dell'uomo di Dio, e il suo corpo ridivenne come il corpo di un ragazzo; egli 
era purificato. Tornò con tutto il seguito dall'uomo di Dio; entrò e stette davanti a lui dicendo: 
«Ecco, ora so che non c'è Dio su tutta la terra se non in Israele». 
 
3) Commento 3  su 2  Libro dei Re  5,  1  -  15 
● «Gli si avvicinarono (a Naamàn) i suoi servi e gli dissero: "Padre mio, se il profeta ti avesse 
ordinato una gran cosa, non l'avresti forse fatta? Tanto più ora che ti ha detto: "Bàgnati e sarai 
purificato"». Egli allora scese e si immerse nel Giordano sette volte, secondo la parola dell'uomo di 
Dio, e il suo corpo ridivenne come il corpo di un ragazzo, egli era purificato». (2Re 5, 13-14) - 
Come vivere questa Parola? 
Le due letture della Parola di Dio di oggi ruotano intorno alla figura di Naamàn il Siro, un 
personaggio che la prima lettura odierna si attarda a descrivere minuziosamente e che ci 
rassomiglia molto, per tanti versi, soprattutto nel nostro rapporto con Dio. Egli era un comandante 
pagano dell'esercito del re di Aram ed era un ministro autorevole e molto stimato presso la corte 
del suo signore. Ma quest'uomo prode era lebbroso. Riassumendo in breve i fatti della storia, alla 
quale allude anche Gesù nel Vangelo odierno, Naamàn si era deciso di affidarsi, tramite 

                                                 
3  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Patrizia Gasponi  in  Casa di Preghiera San Biagio  -  Carla 
Sprinzeles 



Edi.S.I.  9

l'intermediazione del profeta Eliseo, all'intercessione del Dio d'Israele per essere guarito dalla sua 
terribile malattia. 
Questo pagano non intendeva certo accampare dei diritti sul Dio d'Israele, ma anche lui aveva già 
stabilito dei criteri previ secondo i quali doveva avvenire il miracolo. Ma l'uomo di Dio, Eliseo, non 
si scomoda più di tanto, quando Naamàn giunge alla porta di casa. Egli si limita a mandare un 
messaggero a chiedergli di compiere un gesto semplicissimo: andare a immergersi nel fiume 
Giordano sette volte. Non era stato certo il massimo dell'accoglienza per un personaggio 
importante e autorevole che veniva da un paese lontano! 
Chissà perché anche noi, nel nostro piccolo, siamo convinti che, quando Dio si manifesta nella 
nostra vita, lo debba fare sempre in modo eclatante e spettacolare, con un colpo di teatro! Invece, 
nella maggior parte delle volte è proprio dello stile di Dio operare i suoi miracoli più importanti nella 
quotidianità ordinaria della vita di tutti i giorni, nel silenzio e senza far rumore. Dio compie cose 
grandiose con mezzi molto semplici. Più che aspettarci da Dio cose straordinarie e spettacolari, 
dovremmo porre ogni attenzione a come ascoltiamo la sua Parola e a come metterla in pratica. 
Anche la S. Messa è una cosa molto semplice e quotidiana, eppure è la meraviglia delle 
meraviglie, perché sull'altare si rendono presenti il Corpo e il Sangue del Sommo Sacerdote Gesù 
Cristo, che ci guarisce dalla lebbra dei nostri peccati. 
Ecco la voce dell'unico Maestro Gesù  (Lc 17, 10) : «Così anche voi, quando avrete fatto tutto 
quello che vi è stato ordinato, dite: "Siamo servi inutili (=senza pretese). Abbiamo fatto quanto 
dovevamo fare"» 
 
● Oggi la liturgia ci manda un messaggio: è necessario imparare a ringraziare, ricordarsi di 
ringraziare, non solo per il dono iniziale della vita, il fatto che siamo venuti al mondo, perché 
veniamo creati continuamente. 
L'azione di Dio ci perviene in modo inadeguato, imperfetto, perché passa attraverso le creature 
create, ma occorre accogliere il dono continuo della sua forza creatrice, che ci conduce a diventare 
figli: questo è il nostro traguardo. 
Riconoscere che nulla ci è dovuto, tutto ci è donato: la capacità di pensare, di parlare, di amare, di 
mangiare e così via..riteniamo che tutto ci appartenga e non pensiamo a ringraziare. 
Il secondo libro dei Re, dal quale è tratta la prima lettura, narra le vicende parallele dei due regni, 
quello di Giuda al sud e quello di Israele al nord. 
Un aspetto importante è un insegnamento sul senso della storia, tutto ricondotto alla fedeltà-
infedeltà al patto dell'alleanza. 
Qui in particolare viene descritto l'episodio della visita che Naaman, generale dell'esercito arameo, 
pagano proveniente da un ambiente politeistico, fece ad Eliseo "uomo di Dio": un incontro che per 
il generale comporterà la guarigione fisica e la conversione al Signore. 
Il generale arameo è colpito dalla lebbra, male di una gravità unica, in quanto considerato impurità 
contagiosa, equivalente a una morte fisica e sociale, per di più ritenuto un castigo divino. 
Il brano inizia con il racconto delle sette immersioni nel Giordano. 
Il generale si è rivolto al re d'Israele, poi al profeta, da questi al suo servo e mentre si aspettava 
grandi rituali magici gli viene chiesto di immergersi sette volte nel fangoso fiume Giordano, quando 
nella sua terra c'erano limpidi fiumi. 
La guarigione per la quale "il suo corpo ridivenne come il corpo di un ragazzo" corrisponde alla 
resurrezione dai morti che solo il Signore può operare. 
Nella seconda parte si narra il ritorno di Naaman dal Giordano alla casa del profeta, insieme con 
"tutto il seguito" evidentemente per dare al doveroso ringraziamento anche i contorni di un atto 
pubblico. 
All'uomo di Dio, individuato come operatore della guarigione miracolosa, egli vuole donare una 
vera fortuna precedentemente descritta nei dettagli: "dieci talenti d'oro, seimila sicli d'oro, e dieci 
mute di abito". 
Il netto rifiuto del profeta Eliseo ad accettare il dono, dimostra la consapevolezza che accettandoli 
avrebbe perso la sua libertà, ma soprattutto che la parola e l'opera di Dio non si possono 
comperare. 
Questo profeta testimonia la potenza della Parola a lui affidata: ad essa va attribuita anche questa 
guarigione e dunque al Signore solo spetta il ringraziamento. 



Edi.S.I.  10

Il funzionario pagano guarito prorompe in una solenne confessione di fede:"Ora so che non c'è Dio 
su tutta la terra se non in Israele". Come ogni uomo antico, Naaman credeva che ogni terra avesse 
il suo Dio, ma ora ha la certezza che c'è un Signore unico per tutti gli uomini. 
Questa guarigione assumerà un carattere programmatico, quando nella sinagoga di Nazareth 
proporrà il suo programma rivolto ai bisognosi di salvezza. 
Gli stranieri, i pagani, ritenuti esclusi, mostrano una migliore predisposizione all'accoglienza, come 
era avvenuto al tempo del profeta Eliseo, anche il Vangelo di oggi ci presenterà uno straniero 
samaritano, che ritornerà a ringraziare il Signore per la guarigione. 
______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura : dal Vangelo secondo  Luca  4,  24  -  30 
In quel tempo, Gesù [cominciò a dire nella sinagoga a Nàzaret:] «In verità io vi dico: nessun 
profeta è bene accetto nella sua patria. Anzi, in verità io vi dico: c'erano molte vedove in Israele al 
tempo di Elìa, quando il cielo fu chiuso per tre anni e sei mesi e ci fu una grande carestia in tutto il 
paese; ma a nessuna di esse fu mandato Elìa, se non a una vedova a Sarèpta di Sidóne. C'erano 
molti lebbrosi in Israele al tempo del profeta Elisèo; ma nessuno di loro fu purificato, se non 
Naamàn, il Siro».All'udire queste cose, tutti nella sinagoga si riempirono di sdegno. Si alzarono e 
lo cacciarono fuori della città e lo condussero fin sul ciglio del monte, sul quale era costruita la loro 
città, per gettarlo giù. Ma egli, passando in mezzo a loro, si mise in cammino. 
 
5) Riflessione 4  sul Vangelo secondo Luca  4,  24  -  30 
● Luca ci fa qui intravedere l'ostilità e l'odio che finiranno per far morire Gesù sulla croce. Gesù lo 
sa bene. Lo sa e dichiara che nessuno è profeta in patria. Eppure, Gesù va verso la passione con 
una suprema libertà: quando sarà giunta la sua ora, l'ora stabilita dal Padre, si consegnerà alle 
mani degli uomini, ma fino a quel momento tutta la sua preoccupazione sarà di salvare coloro che 
vorranno accoglierlo. 
Questo episodio deve farci riflettere. Noi che abbiamo la grazia di essere battezzati, di appartenere 
forse ad una famiglia cristiana, ad una comunità cristiana, noi che viviamo in un paese ancora 
sensibile al Vangelo, abbiamo abbastanza umiltà e fede per accogliere Gesù? Non rischiamo di 
essere un po' come i farisei, come quei giusti che ritengono di non avere bisogno di alcuna 
conversione? 
Molto spesso, è la nostra pretesa sufficienza che impedisce a Dio di concederci la sua grazia. Non 
ci rendiamo abbastanza conto che abbiamo bisogno di essere sempre purificati da Gesù. Non 
permettiamo abbastanza allo Spirito Santo di "convincerci quanto al peccato", come spiega 
Giovanni Paolo II nella sua enciclica sullo Spirito Santo. Solo lo Spirito Santo, dandosi a noi, può 
darci una giusta coscienza del nostro peccato, non per opprimerci, ma, al contrario, per aiutarci a 
ricevere il perdono di Gesù, la guarigione e la salvezza! 
 
● Il vangelo di oggi ha come luogo geografico un posto significativo che ci dà la vera chiave di 
lettura per comprenderlo fino in fondo. È Nazareth questo luogo. E come tutti ben sappiamo, 
Nazareth è la città dove Gesù è cresciuto. Nella sinagoga di Nazareth Gesù esclama: “In verità io 
vi dico: nessun profeta è bene accetto nella sua patria”. E per rincarare la dose ricorda ai suoi 
compaesani che molto spesso Dio ha agito a partire dai lontani: “C’erano molte vedove in Israele 
al tempo di Elìa, quando il cielo fu chiuso per tre anni e sei mesi e ci fu una grande carestia in tutto 
il paese; ma a nessuna di esse fu mandato Elìa, se non a una vedova a Sarèpta di Sidóne. 
C’erano molti lebbrosi in Israele al tempo del profeta Elisèo; ma nessuno di loro fu purificato, se 
non Naamàn, il Siro”. Gesù sembra voler suggerire che delle volte le chiusure mentali più difficili 
da demolire ce le hanno coloro che pensano di essere i più vicini, cioè quelli che pensano di aver 
capito tutto e di avere tutto sotto controllo. A una persona che è convinta non si riesce nemmeno a 
parlarle fino in fondo perché il suo ascolto è occluso dalla sua convinzione. Chi è in crisi invece è 
sempre più disposto ad ascoltare perché sente il bisogno di essere salvato da ciò che sta patendo. 
Quando la fede ci fa sentire talmente tanto sicuri da non farci più mettere in ascolto di Dio, allora 
capiteremo come i compaesani di Gesù nel sentirci infastiditi dalle storie della bibbia che ci 

                                                 
4  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  don Luigi Maria Epicoco  in www.fededuepuntozero.com  - Padre 
Lino Pedron 



Edi.S.I.  11

ricordano che Dio molto spesso per agire lo ha dovuto fare con quelli che erano fuori dalla cerchia 
dei suoi. La vera umiltà è non dare mai per scontato le cose, e soprattutto non limitare l’azione di 
Dio che può agire dentro la nostra vita non attraverso il sensazionale, ma attraverso le cose già 
presenti nelle nostre giornate ma che noi tendiamo ormai a non guardare più perché pensiamo che 
esse siano banali e scontate. Il vangelo di oggi sembra volerci dire di non dare per scontato nulla, 
anzi che dalle cose che diamo per scontato forse Dio ci sta parlando ancora. 
 
● Gli abitanti di Nazaret vogliono un segno che dimostri che Gesù è veramente il Salvatore 
promesso; pretendono che Dio dimostri la missione del suo profeta in un modo che piaccia a loro: 
in altre parole, tentano Dio. Ma l'agire di Gesù non è influenzato da ciò che gli uomini pretendono: 
fa soltanto ciò che Dio vuole. 
Il profeta non agisce di sua iniziativa, ma è a disposizione solamente di Dio che l'ha mandato. 
Nell'Antico Testamento Dio ha disposto che Elia ed Eliseo non portassero il loro aiuto miracoloso 
ai loro connazionali, ma a dei pagani stranieri. A Gesù non è concesso di compiere miracoli nella 
sua città, ma a Cafarnao. Dio distribuisce la sua salvezza secondo la sua insindacabile volontà, 
perché la salvezza è grazia e non può essere pretesa per nessun motivo. 
Gesù non dà prova di sé con i miracoli; per questo gli abitanti di Nazaret si sentono in diritto, o 
addirittura obbligati, a condannarlo a morte come bestemmiatore. La punizione della bestemmia si 
iniziava spingendo all'indietro il colpevole, per mezzo dei primi testimoni, il fino a farlo cadere da 
un'altura. 
Tutta l'assemblea della sinagoga di Nazaret giudica Gesù, lo condanna e cerca di eseguire 
immediatamente la sentenza. Si preannuncia l'insuccesso di Gesù in mezzo al suo popolo. 
Egli verrà escluso dalla comunità del suo popolo, condannato come bestemmiatore e ucciso. Ma 
l'ora della sua morte non è ancora giunta. Della sua vita e della sua morte dispone Dio. 
Nazaret viene abbandonata per sempre. Gesù prende la strada verso altre terre. I testimoni delle 
sue grandi opere non saranno i suoi concittadini, ma gli estranei, i pagani. Dio può suscitare figli di 
Abramo dalle pietre del deserto. 
Il modo in cui Gesù ha scandalizzato i "suoi" di allora è identico a quello con cui scandalizza i 
"suoi" di oggi. La tentazione di addomesticare Cristo è di tutti e di sempre, ma Gesù non si lascia 
intrappolare: o lo si accoglie nel modo giusto o se ne va. 
_____________________________________________________________________________ 
 
 
6) Per un confronto personale 
- Divino seminatore, fa' fiorire nella Chiesa l'integrità della fede, la santità della vita, la carità 
fraterna, perché, avvinta al legno della croce, innalzi i suoi virgulti fino al cielo. Noi ti preghiamo ? 
- Signore della storia, ricolma del tuo Spirito coloro che hanno responsabilità di governo, perché il 
loro impegno, come seme fecondo, porti frutti abbondanti per l'intera società. Noi ti preghiamo ? 
- Padre buono, proteggi le famiglie, specialmente quelle ferite e affaticate, perché, superate le 
difficoltà, siano nella società un modello di vita nuova, fondata sul perdono e sulla comunione. Noi 
ti preghiamo ? 
- Sorgente della gioia, guarda con benevolenza i giovani del mondo, perché il loro generoso 
entusiasmo porti una ventata d'aria nuova nella società e nelle istituzioni. Noi ti preghiamo ? 
- Custode del creato, veglia sul genere umano, perché ogni progresso sia attuato nella giustizia e 
nella concordia, e i frutti della terra e del lavoro siano condivisi con i piccoli e i poveri. Noi ti 
preghiamo ? 
- O Dio, sorgente inesauribile di vita, sostieni con la forza del tuo Spirito l'umanità che aspira alla 
giustizia e alla pace: resti salda in ogni uomo la fede nella vittoria del bene sul male, promessa e 
attuata nella croce del tuo Figlio. Preghiamo ? 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  12

7) Preghiera finale : Salmo  41  e  42 
L'anima mia ha sete di Dio, del Dio vivente. 
 
Come la cerva anèla 
ai corsi d'acqua, 
così l'anima mia anèla 
a te, o Dio. 
 
L'anima mia ha sete di Dio, 
del Dio vivente: 
quando verrò e vedrò 
il volto di Dio? 
 
Manda la tua luce e la tua verità: 
siano esse a guidarmi, 
mi conducano alla tua santa montagna, 
alla tua dimora. 
 
Verrò all'altare di Dio, 
a Dio, mia gioiosa esultanza. 
A te canterò sulla cetra, 
Dio, Dio mio. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  13

Lectio del martedì  10  marzo  2026 

 
Martedì  della Terza  Settimana di Quaresima   (Anno  A) 
Lectio:  Profeta  Daniele 3,  25.  34  -  43 
             Matteo  18,  21  -  35 
 
 
1) Preghiera  
Non ci abbandoni mai la tua grazia, o Signore, ci renda fedeli al tuo santo servizio e ci ottenga 
sempre il tuo aiuto. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  Profeta  Daniele 3,  25.  34  -  43 
n quei giorni, Azarìa si alzò e fece questa preghiera in mezzo al fuoco e aprendo la bocca disse: 
«Non ci abbandonare fino in fondo, per amore del tuo nome, non infrangere la tua alleanza; non 
ritirare da noi la tua misericordia, per amore di Abramo, tuo amico, di Isacco, tuo servo, di Israele, 
tuo santo, ai quali hai parlato, promettendo di moltiplicarela loro stirpe come le stelle del cielo, 
come la sabbia sulla spiaggia del mare.Ora invece, Signore, noi siamo diventati più piccolidi 
qualunque altra nazione, oggi siamo umiliati per tutta la terra a causa dei nostri peccati. 
Ora non abbiamo più né principe né profeta né capo né olocausto né sacrificio né oblazione né 
incenso né luogo per presentarti le primizie e trovare misericordia. Potessimo essere accolti con il 
cuore contrito e con lo spirito umiliato, come olocàusti di montoni e di tori, come migliaia di grassi 
agnelli. Tale sia oggi il nostro sacrificio davanti a te e ti sia gradito, perché non c'è delusione per 
coloro che confidano in te. Ora ti seguiamo con tutto il cuore, ti temiamo e cerchiamo il tuo volto, 
non coprirci di vergogna. Fa' con noi secondo la tua clemenza, secondo la tua grande 
misericordia. Salvaci con i tuoi prodigi, da' gloria al tuo nome, Signore». 
 
3) Commento 5  su Profeta  Daniele 3,  25.  34  -  43 
● Azarìa non accetta di prostrarsi davanti a una statua, non accetta di rinnegare il suo Dio, non 
accetta di inchinarsi davanti all’uomo ma confida con grande forza nel suo Dio. Non chiede al 
Signore di salvarlo, gli dona la sua fedeltà senza chiedere la salvezza. In mezzo al fuoco che arde, 
loda Dio e la sua grandezza, chiede perdono per le sue mancanze, per i peccati del suo popolo. 
Chiama in aiuto gli “amici” di Dio, i grandi fedeli dell’alleanza con Lui: chiama Abramo, Isacco e 
Israele come intercessori della misericordia di Dio. Penso a tutte le preghiere che rivolgiamo al 
Signore chiedendo l’intercessione di Maria o di un santo che sentiamo vicino, che sentiamo affine. 
Così Azarìa chiede che Dio non lo abbandoni “per amore” dei suoi uomini più fedeli, che hanno 
mantenuto con Lui l’alleanza. Riconosce di avere peccato, riconosce i suoi limiti e le sue 
mancanze e si offre in sacrificio, si offre per espiare le colpe. Parla a nome suo e del suo popolo, 
come un’unica entità, come un unico corpo: la salvezza dell’uno è anche la salvezza dell’altro, la 
colpa di uno è la colpa dell’altro. Chiede quindi di poter essere sacrificio di espiazione per tutto il 
popolo, affinché tutti si riconcilino con Dio. Come un corpo unico, si cammina verso la salvezza 
insieme, per questo Azarìa parla a nome di tutto il popolo e si rende sacrificio per la salvezza di 
tutti. 
 
● "Non c'è delusione per coloro che confidano in Te" (Dn 3,40b) - Come vivere questa Parola? 
Il profeta Daniele dà spazio a un'allocuzione agli Israeliti tenuta dal loro Re AZARIA. Sono tempi 
duri per il popolo eletto. Sembra che tutto crolli. Eppure quest'uomo vive e dichiara la sua fede 
affermando che per chi confida in Dio c'è sempre speranza, fuori da ogni "frana" di delusione. 
Ecco, anche per noi il discorso tiene. Oggi come a quei tempi. Anzitutto perché nell'ordito della 
nostra vita non è detto che ci siano risparmiate le delusioni. 
Può deludere un lavoro intrapreso con slancio e un'impresa inizialmente avviata con successo. 
Può deludere anche un'iniziativa apostolica che non dà frutti attesi. Può deludere un figlio alla cui 

                                                 
5  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Caterina Ciavattini  in www.preg.audio.org  -  Casa di Preghiera 
San Biagio 



Edi.S.I.  14

educazione ci si è dedicati con tanto affetto. Può deludere, a volte, in certi momenti il marito o la 
moglie, l'amico o l'amica. 
Non c'è nulla, di ciò che è solo umano, che non abbia almeno per un momento, la capacità di 
deludere, con tutte le conseguenze del caso. Perché tutto è segnato dal limite e dalla caducità. 
L'unica realtà che non delude è quella che s'identifica con Dio-Amore. Proprio perché DIVINO, 
l'AMORE è fuori da tradimenti, limiti, manchevolezze, caducità. 
O Signore, mia Speranza certa, mio sole che non tramonta, mio AMORE che non mi deluderà mai, 
aiutami a fidarmi pienamente di Te, a crescere rispondendo giorno dopo giorno alla tua grazia, in 
quella certezza che non può deludere, come non può la luce mancare a se stessa. 
Ecco la voce di un cercatore di Dio  (Anonimo) 
"In te, o Dio, non ci può essere delusione; perché sei la pienezza e il compimento di ogni verità 
bontà e bellezza. Tutto ciò non deluderà mai". 
______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura :  Vangelo secondo   Matteo  18,  21  -  35 
In quel tempo, Pietro si avvicinò a Gesù e gli disse: «Signore, se il mio fratello commette colpe 
contro di me, quante volte dovrò perdonargli? Fino a sette volte?». E Gesù gli rispose: «Non ti dico 
fino a sette volte, ma fino a settanta volte sette. Per questo, il regno dei cieli è simile a un re che 
volle regolare i conti con i suoi servi. Aveva cominciato a regolare i conti, quando gli fu presentato 
un tale che gli doveva diecimila talenti. Poiché costui non era in grado di restituire, il padrone 
ordinò che fosse venduto lui con la moglie, i figli e quanto possedeva, e così saldasse il debito. 
Allora il servo, prostrato a terra, lo supplicava dicendo: "Abbi pazienza con me e ti restituirò ogni 
cosa". Il padrone ebbe compassione di quel servo, lo lasciò andare e gli condonò il debito. Appena 
uscito, quel servo trovò uno dei suoi compagni, che gli doveva cento denari. Lo prese per il collo e 
lo soffocava, dicendo: "Restituisci quello che devi!". Il suo compagno, prostrato a terra, lo pregava 
dicendo: "Abbi pazienza con me e ti restituirò". Ma egli non volle, andò e lo fece gettare in prigione, 
fino a che non avesse pagato il debito. Visto quello che accadeva, i suoi compagni furono molto 
dispiaciuti e andarono a riferire al loro padrone tutto l'accaduto. Allora il padrone fece chiamare 
quell'uomo e gli disse: "Servo malvagio, io ti ho condonato tutto quel debito perché tu mi hai 
pregato. Non dovevi anche tu aver pietà del tuo compagno, così come io ho avuto pietà di te?". 
Sdegnato, il padrone lo diede in mano agli aguzzini, finché non avesse restituito tutto il dovuto. 
Così anche il Padre mio celeste farà con voi se non perdonerete di cuore, ciascuno al proprio 
fratello». 
 
5) Commento 6  sul Vangelo secondo  Matteo  18,  21  -  35 
● Pietro ritiene di entrare ampiamente nello spirito di Gesù perdonando sette volte. Anche i rabbini 
discutevano questa questione; partendo da Amos (2, 4), da Giobbe (33, 29) e dalla triplice 
preghiera di Giuseppe (Gen 50,17) pensavano che si potesse arrivare a perdonare fino a tre volte. 
La risposta di Gesù è chiara. Rovesciando il canto di Lamech: "Sette volte sarà vendicato Caino, 
ma Lamech settanta volte sette" (Gen 4,24), Gesù svela le risorse insospettate di misericordia 
generate dall'avvento del regno dei cieli. 
Davanti a Dio tutti siamo debitori insolvibili. La parabola di oggi ci insegna che il perdono di Dio è il 
motivo e la misura del perdono fraterno. Dobbiamo perdonare senza misura perché Dio ci ha 
perdonato senza misura. Il perdono ai fratelli è segno dell'efficacia del perdono di Dio in noi: se 
non perdoniamo, non abbiamo accolto realmente il perdono di Dio. Il servo è condannato perché 
tiene il perdono per sé e non permette che il suo perdono diventi gioia per gli altri. Bisogna imitare 
il comportamento di Dio (Mt 5,43-48). 
Il fondamento del mio rapporto con l'altro è l'imitazione del rapporto che Dio ha con me. Gesù ha 
detto di amarci a vicenda come lui ha amato noi (Gv 13,34); e Paolo dice di graziarci l'un l'altro 
come il Padre ha graziato noi in Cristo (Ef 4,32). 
La giustizia di Dio non è quella che ristabilisce la parità, secondo la regola: chi sbaglia, paga. E' 
una giustizia superiore, propria di chi ama, che è sempre in debito verso tutti: all'avversario deve la 

                                                 
6  www.lachiesa.it   - www.qumran2.net  -  Padre Lino Pedron  - don Luigi Maria Epicoco  in 
www.fededuepuntozero.com  - Carmelitani 



Edi.S.I.  15

riconciliazione, al piccolo l'accoglienza, allo smarrito la ricerca, al colpevole la correzione, al 
debitore il condono. 
Diecimila era la cifra più grossa in lingua greca e il talento la misura più grande. Diecimila talenti è 
una cifra enorme. Il talento corrisponde a 36 kg di metallo prezioso. Diecimila talenti corrispondono 
a 360 tonnellate di oro o di argento. Un talento è pari a 6.000 giornate lavorative; 10.000 talenti è 
pari a 60.000.000 di stipendi quotidiani. Per pagare questo debito il servo dovrebbe lavorare circa 
200.000 anni. La cifra esagerata è in realtà una pallida idea di ciò che Dio ci ha dato. 
Cento danari corrispondono allo stipendio di cento giornate lavorative. Una cifra discreta, ma del 
tutto trascurabile rispetto al debito appena condonato di diecimila talenti. 
Pensare al proprio debito condonato ci rende tolleranti verso gli altri e magnanimi. Perdonare è 
una questione di cuore: è ricordare l'amore che il Padre ha per me e per il fratello. 
 
● Pietro si avvicinò a Gesù e gli disse: «Signore, se il mio fratello commette colpe contro di me, 
quante volte dovrò perdonargli? Fino a sette volte?». E Gesù gli rispose: «Non ti dico fino a sette 
volte, ma fino a settanta volte sette»”. 
Gesù prende come pretesto la domanda di Pietro per metterci davanti a una modalità di perdono 
insopportabile perché prevede l’infinito moltiplicato sette volte. Eppure questa eccessiva linea di 
pensiero di Gesù è spiegata immediatamente dopo dalla parabola che Egli stesso racconta: ci 
sono due debitori. 
Il primo ha un debito così grande che nemmeno dieci vite basterebbero per ripagarlo. Il secondo 
ha un debito ha un debito di pochi spicci. Al primo viene fatta la grazia non solo della pazienza di 
aspettare ma viene fatta la grazia di avere il debito condonato. Il secondo debitore invece che ha 
contratto il debito con l’uomo graziato, si ritrova per mano di quest’ultimo gettato in galera. 
Come è possibile che un uomo che ha sperimentato una grazia così grande non riesca a fare allo 
stesso modo con un suo simile? Sembra che Gesù voglia sottolineare lo scandalo di un simile 
gesto, quasi a suggerirci che il fatto che dobbiamo perdonare non nasce da una nostra capacità o 
bontà ma dalla semplice memoria che i primi ad essere stati perdonati siamo stati proprio noi, e 
che senza la memoria di questa grazia che abbiamo ricevuto non riusciremo mai a farlo anche noi 
di conseguenza. Allora il problema diventa un altro: abbiamo memoria di quanto siamo stati 
perdonati? Dire in confessione “non credo di peccare”, o “sono fondamentalmente una brava 
persona” non ci aiuta. Non metto in dubbio che c’è molta gente santa in giro, ma solitamente i santi 
dicono che sono dei grandi peccatori e riescono a scovare la loro fragilità nelle pieghe più 
nascoste della loro vita, mentre i più incalliti peccatori sembrano vivere beatamente nella 
convinzione che sono migliori degli altri. 
 
● Il Vangelo di oggi ci parla della necessità deli perdono. Non è facile perdonare, perché certi 
magoni continuano a bruciare il cuore. Ci sono persone che dicono: "Perdono, ma non dimentico!" 
Rancore, tensioni, opinioni diverse, affronti, offese, provocazioni, tutto questo rende difficile il 
perdono e la riconciliazione. Cerchiamo di meditare le parole di Gesù che parlano di riconciliazione 
(Mt 18,21-22) e che ci parlano della parabola del perdono senza limiti (Mt 18,23-35). 
 
● Matteo 18,21-22: Perdonare settanta volte sette! Gesù aveva parlato dell'importanza del 
perdono e della necessità di saper accogliere i fratelli e le sorelle per aiutarli a riconciliarsi con la 
comunità (Mt 18,15-20). Davanti a queste parole di Gesù, Pietro chiede: "Quante volte devo 
perdonare il fratello che pecca contro di me? Fino a sette volte?" Il numero sette indica una 
perfezione. Era sinonimo, in questo caso, di sempre. Gesù va molto più in là della proposta di 
Pietro. Elimina qualsiasi possibile limite al perdono: "Non ti dico sette, ma fino a settanta volte 
sette!" Ossia, settanta volte sempre! Poiché non c'è proporzione tra il perdono che riceviamo da 
Dio ed il perdono che noi dobbiamo offrire al fratello, come ci insegnerà la parabola del perdono 
senza limiti. 
 
● L'espressione settanta volte sette era un'allusione chiara alle parole di Lamech che diceva: "Ho 
ucciso un uomo per una mia scalfittura e un ragazzo per un mio livido. Sette volte sarà vendicato 
Caino, ma Lamech settantasette" (Gen 4,23-24). Gesù vuole invertire la spirale di violenza entrata 
nel mondo per la disobbedienza di Adamo ed Eva, per l'uccisione di Abele da parte di Caino e per 



Edi.S.I.  16

la vendetta di Lamech. Quando la violenza sfrenata invade la vita, tutto va male e la vita si 
disintegra. Sorge il Diluvio ed appare la Torre di Babele del dominio universale (Gen 2,1 a 11,32). 
 
● Matteo 18,23-35: La parabola del perdono senza limiti. Il debito di diecimila talenti gira attorno 
alle 164 tonnellate d'oro. Il debito di cento denari valeva circa 30 grammi d'oro. Non c'è paragone 
tra i due! Anche se il debitore insieme a sua moglie ed ai suoi figli si mettessero a lavorare tutta la 
vita, non sarebbero mai capaci di riunire le 164 tonnellate d'oro. Davanti all'amore di Dio che 
perdona gratuitamente il nostro debito di 164 tonnellate d'oro, è più che giusto da parte nostra 
perdonare gratuitamente il nostro debito di 30 grammi d'oro, settanta volte sempre! L'unico limite 
alla gratuità del perdono di Dio è la nostra incapacità di perdonare il fratello! (Mt 18,34; 6,15). 
 
● La comunità, spazio alternativo di solidarietà e di fraternità. La società dell'Impero Romano era 
dura e senza cuore, senza spazio per i piccoli. Loro cercavano un rifugio per il cuore e non lo 
trovavano. Le sinagoghe anche erano esigenti e non offrivano un luogo per loro. E nelle comunità 
cristiane, il rigore di alcuni nell'osservanza della Legge portava nella convivenza gli stessi criteri 
della sinagoga. Oltre a questo, verso la fine del primo secolo, nelle comunità cristiane 
cominciavano ad apparire le stesse divisioni che esistevano nella società tra ricco e povero (Gc 
2,1-9). Invece di fare della comunità uno spazio di accoglienza, si correva il rischio di farlo 
diventare un luogo di condanna e di conflitti. Matteo vuole illuminare le comunità, in modo che 
siano uno spazio alternativo di solidarietà e di fraternità.  
______________________________________________________________________________ 
 
6) Per un confronto personale  
- Perché ogni uomo possa sperimentare la gioia del perdono e della riconciliazione con Dio, e non 
si lasci mai prendere dalla paura o dalla vergogna davanti alle proprie colpe. Preghiamo ? 
- Perché i ministri del sacramento della riconciliazione siano efficaci mediatori della misericordia di 
Dio che comprende le nostre debolezze e ci dona la forza per riprenderci. Preghiamo ? 
- Perché il perdono che riceviamo dai fratelli sia un invito alla correzione dei nostri difetti e ad una 
continua conversione del cuore. Preghiamo ? 
- Perché le nazioni ricche aiutino gratuitamente e senza alcun ricatto i popoli poveri. Preghiamo ? 
- Perché questa eucaristia, segno di festa e di perdono, sia il canto di ringraziamento della nostra 
assemblea al Padre che ha fatto di Cristo il tempio della nuova alleanza. Preghiamo ? 
- Per chi è rimasto fedele al Signore anche nella prova. Preghiamo ? 
- Per chi non ha ancora vissuto l'esperienza di essere perdonato. Preghiamo ? 
- O Dio della misericordia e del perdono, che hai inviato il tuo Figlio, morto sulla croce per la 
remissione dei nostri peccati; liberaci da ogni colpa e fa' che viviamo nella gioia del tuo perdono. 
Perché è così difficile perdonare? 
- Nella nostra comunità, c'è uno spazio per la riconciliazione? Come? 
 
7) Preghiera finale :  Salmo  24 
Ricòrdati, Signore, della tua misericordia. 
 
Fammi conoscere, Signore, le tue vie, 
insegnami i tuoi sentieri. 
Guidami nella tua fedeltà e istruiscimi, 
perché sei tu il Dio della mia salvezza. 
 
Ricòrdati, Signore, della tua misericordia 
e del tuo amore, che è da sempre. 
Ricòrdati di me nella tua misericordia, 
per la tua bontà, Signore. 
 
Buono e retto è il Signore, 
indica ai peccatori la via giusta; 
guida i poveri secondo giustizia, 
insegna ai poveri la sua via. 



Edi.S.I.  17

Lectio del mercoledì   11   marzo  2026 

 
Mercoledì  della Terza  Settimana di Quaresima   (Anno  A) 
Lectio :  Deuteronomio  4, 1.  5  -  9   
           Matteo  5,  17  -  19   
 
 
1) Preghiera  
Concedi a noi, o Signore, che, nutriti dalla tua parola e formati nell'impegno quaresimale, ti 
serviamo con purezza di cuore e siamo sempre concordi nella preghiera. 
 
 
2) Lettura :  Deuteronomio  4, 1.  5  -  9 
Mosè parlò al popolo e disse: «Ora, Israele, ascolta le leggi e le norme che io vi insegno, affinché 
le mettiate in pratica, perché viviate ed entriate in possesso della terra che il Signore, Dio dei vostri 
padri, sta per darvi. Vedete, io vi ho insegnato leggi e norme come il Signore, mio Dio, mi ha 
ordinato, perché le mettiate in pratica nella terra in cui state per entrare per prenderne possesso. 
Le osserverete dunque, e le metterete in pratica, perché quella sarà la vostra saggezza e la vostra 
intelligenza agli occhi dei popoli, i quali, udendo parlare di tutte queste leggi, diranno: "Questa 
grande nazione è il solo popolo saggio e intelligente". Infatti quale grande nazione ha gli dèi così 
vicini a sé, come il Signore, nostro Dio, è vicino a noi ogni volta che lo invochiamo? E quale grande 
nazione ha leggi e norme giuste come è tutta questa legislazione che io oggi vi do? 
Ma bada a te e guàrdati bene dal dimenticare le cose che i tuoi occhi hanno visto, non ti sfuggano 
dal cuore per tutto il tempo della tua vita: le insegnerai anche ai tuoi figli e ai figli dei tuoi figli». 
 
3) Commento 7  su  Deuteronomio  4, 1.  5  -  9 
● «Guardati bene dal dimenticare.. non ti sfuggano dal cuore per tutto il tempo della tua vita».. ma 
come si fa a non dimenticare? Poi per chi ha poca memoria?! Questa parola ci turba. Signore, 
aiutaci a non dimenticare, a tenere nel cuore ciò che abbiamo visto e vissuto grazie a te. Pensiamo 
che per non dimenticare ci sia solo un modo: fare memoria di ciò che tu Dio fai ogni giorno nella 
nostra vita. E per fare questo occorre fermarsi, occorre non essere superficiali. Soprattutto, quando 
va tutto bene, il rischio è quello di dare le cose per scontate, di guardare avanti senza essere grati 
di ogni piccolo dono. Se affrontiamo le giornate con superficialità ci sembrano tutte uguali, il tempo 
sembra scorrere inesorabile e la vita rischia di sembrarci ripetitiva. Basta soffermarci ogni sera 
ripensando alla giornata trascorsa, e ci accorgeremo dei tanti piccoli e grandi segni con cui tu, Dio, 
si fa presente a noi. E sono sempre segni diversi, a volte non visibili ad un primo sguardo, ma poi 
se ci alleniamo ci accorgiamo che ci permettono di guardare le cose con uno sguardo diverso, che 
non fa sfuggire nulla, non fa dimenticare nulla. Non ci dimentichiamo perché diamo tempo ai segni 
di Dio di scendere nel nostro intimo, nella profondità del nostro cuore, laddove vivono i nostri 
sentimenti più profondi, il nostro amore per un familiare, il nostro stupore per la bellezza di un’alba 
e di un tramonto, il nostro brivido quando ci innamoriamo. Signore, insegnaci a fare memoria, 
insegnaci a non dimenticare, e saremo in grado di vederti sempre accanto a noi. 
 
● "Le osserverete e le metterete in pratica perché viviate ed entriate nella terra che il Signore Dio 
dei vostri padri sta per darvi". (Dt 4,1) - Come vivere questa Parola? 
Quel che gli Israeliti sono invitati ad osservare e mettere in pratica sono le leggi che Dio ha 
consegnato a Mosè sul monte Sinai. 
E' molto bello cogliere un elemento fondante di ciò. Dio non ha consegnato a Mosè i dieci 
comandamenti per esercitare un possesso sul popolo, quasi a volerlo schiavizzare dominandolo 
da despota. 
Ha invece dato leggi e norme che fanno parte di un progetto di vita e di crescita per il popolo in 
preparazione dell'insediamento nella terra promessa. In questa nostra epoca molto spesso si 
manifesta un'insofferenza di leggi e norme. E' vero, a volte, si può trattare di leggi assolutamente 
                                                 
7  www.lachiesa.it   -  www.qumran2.net  - Marta Olivieri  in www.preg.audio.org  -  Casa di Preghiera San 
Biagio 



Edi.S.I.  18

ingiuste a cui è bene opporre resistenza. Quando però come qui, si tratta dei comandamenti di 
Dio, il metterli in pratica è quanto di ragionevole e saggio si può fare. Perché sono come un 
agevole e sicuro binario che, attraversando lo spazio e il tempo dei nostri giorni, ci porta sulla 
strada sicura che è la via della vita: quella della nostra esistenza quaggiù e quella che ci aspetta 
alla fine dei nostri giorni qui, in vista della vita pienamente riuscita e felice. 
Signore, a volte anch'io ho avuto la mente offuscata fino a sentire il peso di comandi a cui dover 
obbedire. Che confusione! Dammi di riconoscere che anche comandamenti e norme dati da Te, 
sono i mezzi più opportuni per vivere in pienezza e lietamente i miei giorni su quella strada da te 
tracciata che mi condurrà felicemente alla CASA del cielo. 
Ecco la voce del Catechismo della Chiesa Cattolica  (2054 Terza parte, sezione seconda) : "Gesù 
ha ripreso i dieci comandamenti, ma ha manifestato la forza dello Spirito all'opera nella loro lettera. 
Egli ha predicato la giustizia che supera quella degli scribi e dei farisei come pure quella dei 
pagani. Ha messo in luce tutte le esigenze dei comandamenti. «Avete inteso che fu detto agli 
antichi: Non uccidere [...]. Ma io vi dico: chiunque si adira contro il proprio fratello, sarà sottoposto 
a giudizio» (Mt 5,21-22)." 
_____________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura  : dal Vangelo secondo  Matteo  5,  17  -  19   
In quel tempo, Gesù disse ai suoi discepoli: «Non crediate che io sia venuto ad abolire la Legge o i 
Profeti; non sono venuto ad abolire, ma a dare pieno compimento. In verità io vi dico: finché non 
siano passati il cielo e la terra, non passerà un solo iota o un solo trattino della Legge, senza che 
tutto sia avvenuto. Chi dunque trasgredirà uno solo di questi minimi precetti e insegnerà agli altri a 
fare altrettanto, sarà considerato minimo nel regno dei cieli. Chi invece li osserverà e li insegnerà, 
sarà considerato grande nel regno dei cieli». 
 
5) Riflessione 8  sul Vangelo secondo Matteo  5,  17  -  19   
● Gesù adempie le Scritture realizzando nella sua persona ciò che esse dicevano di lui. 
L'adempimento della Legge da parte di Gesù non è di ordine puramente dottrinale: è l'impegno 
stesso della sua vita e della sua morte. 
Egli non è venuto per frustrare le attese dell'Antico Testamento, ma per realizzarle: non vuota la 
Legge del suo contenuto, ma la riempie fino all'ultimo livello, portandola fino alla sua più alta 
espressione. 
Gesù non è un avversario di Mosè, ma non è nemmeno un suo discepolo; è al contrario il vero 
legislatore che Dio ha inviato agli uomini di tutti i tempi, di cui Mosè era solo un precursore. 
Alla venuta del Messia, Mosè è invitato a scomparire (cfr Mt 17,8). La Legge era incompleta non 
perché non esprimesse la volontà di Dio, ma perché la esprimeva in un modo imperfetto e 
inadeguato. Anche i minimi dettagli della Legge conservano il loro eterno valore, soprattutto se la 
Legge è quella rinnovata da Cristo (v.18). 
Gesù compie la Legge, che manifesta la volontà del Padre, amando i fratelli. L'amore non trascura 
neanche un minimo dettaglio, anzi manifesta la propria grandezza nelle attenzioni minime. 
Le realtà più solide, il cielo e la terra, potranno cadere ma non cadrà un iota, cioè la particella più 
piccola della Legge, finché non sia attuata. Non si tratta di salvaguardare l'adempimento del codice 
fin nelle sue minime prescrizioni, ma di comprenderne il profondo contenuto che sopravvive nel 
Vangelo: l'amore. Con la proclamazione del Vangelo l'Antico Testamento non finisce, ma si attua 
nel Nuovo. 
 
● “Non crediate che io sia venuto ad abolire la Legge o i Profeti; non sono venuto ad abolire, ma a 
dare pieno compimento”. Credo che più chiaro di così si muoia. Quelli che citano Sant’Agostino a 
sproposito ripetendo frasi del tipo “Ama e fa ciò che vuoi” credo non abbiano contezza di che cosa 
sia l’amore che è venuto a insegnarci Gesù Cristo. L’Amore di Cristo non è un vago “volemose 
bene” ma un profondo e straordinario sentimento capace di strutturare scelte, decisioni e persino 

                                                 
8  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Padre Lino Pedron  - don Luigi Maria Epicoco  in  
www.fededuepuntozero.com  - CELEBRAZIONE MATTUTINA TRASMESSA IN DIRETTA DALLA 
CAPPELLA DI CASA SANTA MARTA - OMELIA DEL SANTO PADRE FRANCESCO - "Il nostro Dio è vicino 
e ci chiede di essere vicini l’uno all’altro" - Mercoledì, 18 marzo 2020 – in www.vatican.va 



Edi.S.I.  19

sacrifici. Uno che pensa che l’amore sia fare ciò che ci pare, non sa che l’amore più grande è “dare 
la vita per chi si ama”. E per dare la vita bisogna avere una grande disciplina, non ci si improvvisa 
uomini. Esattamente come uno sportivo non vince le olimpiadi per simpatia ma grazie a quel 
talento allenato in ore ed ore di esercizi e regole ben precise che avevano lo scopo proprio di farlo 
rendere al massimo. Un amore senza regole è destinato a finire. Una fede senza regole è 
destinata a deludere. Si è grandi quando si ha la capacità di fare tesoro delle regole senza 
diventarne schiavi. Si è grandi quando si comprende l’efficacia della fatica senza guardare solo ad 
essa. Si è grandi quando non si scelgono scorciatoie ma lealmente si fa tutto ciò che è possibile 
fare per riuscire in qualcosa. Gesù non è un “figlio dei fiori” ma è il più grande allenatore di umanità 
che la storia abbia mai avuto. Ecco perché la scoperta della felicità che ci propone il cristianesimo 
non è a basso costo. Invece è a caro prezzo. Solo che Cristo si è messo a contribuire al 
pagamento, mostrandoci una strada, un motivo, un compimento, lì dove noi sperimentavamo solo 
limite, cadute, fallimenti. Non ci si libera di un problema evitandolo ma risolvendolo, prendendolo 
sul serio, affrontandolo. La Legge e i Profeti possono rappresentare anche un ostacolo nella nostra 
vita, perché ci fanno toccare i nostri limiti. Ma Cristo ci ha liberati dalla paura di guardare in faccia 
proprio i nostri limiti. In questo senso compie, non elude. 
 
● Ecco le parole di Papa Francesco. 
 
Il tema di ambedue le Letture di oggi è la Legge (cfr Dt 4,1.5-9; Mt 5,17-19). La Legge che Dio dà 
al suo popolo. La Legge che il Signore ha voluto darci e che Gesù ha voluto portare fino alla 
massima perfezione. Ma c’è una cosa che attira l’attenzione: il modo in cui Dio dà la Legge. Dice 
Mosè: «Infatti, quale grande nazione ha gli dei così vicini a sé, come il Signore, nostro Dio, è vicino 
a noi ogni volta che lo invochiamo?» (Dt 4,7). Il Signore dà la Legge al suo popolo con un 
atteggiamento di vicinanza. Non sono prescrizioni di un governante, che può essere lontano, o di 
un dittatore… No. È la vicinanza. E noi sappiamo per la rivelazione che è una vicinanza paterna, di 
padre, che accompagna il suo popolo dandogli il dono della Legge. Il Dio vicino. «Infatti, quale 
grande nazione ha gli dei così vicini a sé, come il Signore, nostro Dio, è vicino a noi ogni volta che 
Lo invochiamo?». 
 
Il nostro Dio è il Dio della vicinanza, è un Dio vicino, che cammina con il suo popolo. 
Quell’immagine nel deserto, nell’Esodo: la nube e la colonna di fuoco per proteggere il popolo: 
cammina con il suo popolo. Non è un Dio che lascia le prescrizioni scritte e dice: “Vai avanti”. Fa le 
prescrizioni, le scrive con le proprie mani sulla pietra, le dà a Mosè, le consegna a Mosè, ma non 
lascia le prescrizioni e se ne va: cammina, è vicino. “Quale nazione ha un Dio così vicino?”. È la 
vicinanza. Il nostro è un Dio della vicinanza. 
 
E la prima risposta dell’uomo, nelle prime pagine della Bibbia, sono due atteggiamenti di non-
vicinanza. La nostra risposta è sempre di allontanarci, ci allontaniamo da Dio. Lui si fa vicino e noi 
ci allontaniamo. Quelle due prime pagine. Il primo atteggiamento di Adamo con la moglie è 
nascondersi: si nascondono dalla vicinanza di Dio, hanno vergogna, perché hanno peccato, e il 
peccato ci porta a nascondersi, a non volere la vicinanza (cfr Gen 3,8-10). E tante volte, [porta] a 
fare una teologia pensata soltanto su un Dio giudice; e per questo mi nascondo, ho paura. Il 
secondo atteggiamento, umano, davanti alla proposta di questa vicinanza di Dio è uccidere. 
Uccidere il fratello. “Io non sono il custode di mio fratello” (cfr Gen 4,9). 
 
Due atteggiamenti che cancellano ogni vicinanza. L’uomo rifiuta la vicinanza di Dio, lui vuole 
essere padrone dei rapporti e la vicinanza porta sempre con sé qualche debolezza. Il “Dio vicino” 
si fa debole, e quanto più vicino si fa, più debole sembra. Quando viene da noi, ad abitare con noi, 
si fa uomo, uno di noi: si fa debole e porta la debolezza fino alla morte e la morte più crudele, la 
morte degli assassini, la morte dei peccatori più grandi. La vicinanza umilia Dio. Lui si umilia per 
essere con noi, per camminare con noi, per aiutare noi. 
 
Il “Dio vicino” ci parla di umiltà. Non è un “grande Dio”, no. È vicino. È di casa. E questo lo vediamo 
in Gesù, Dio fatto uomo, vicino fino alla morte. Con i suoi discepoli: li accompagna, insegna loro, li 
corregge con amore… Pensiamo, per esempio, alla vicinanza di Gesù ai discepoli angosciati di 



Edi.S.I.  20

Emmaus: erano angosciati, erano sconfitti e Lui si avvicina lentamente, per far loro capire il 
messaggio di vita, di resurrezione (cfr Lc 24,13-32). 
 
Il nostro Dio è vicino e chiede a noi di essere vicini, l’uno all’altro, di non allontanarci tra noi. E in 
questo momento di crisi per la pandemia che stiamo vivendo, questa vicinanza ci chiede di 
manifestarla di più, di farla vedere di più. Noi non possiamo, forse, avvicinarci fisicamente per la 
paura del contagio, ma possiamo risvegliare in noi un atteggiamento di vicinanza tra noi: con la 
preghiera, con l’aiuto, tanti modi di vicinanza. E perché noi dobbiamo essere vicini l’uno all’altro? 
Perché il nostro Dio è vicino, ha voluto accompagnarci nella vita. È il Dio della prossimità. Per 
questo, noi non siamo persone isolate: siamo prossimi, perché l’eredità che abbiamo ricevuto dal 
Signore è la prossimità, cioè il gesto della vicinanza. 
 
Chiediamo al Signore la grazia di essere vicini, l’uno all’altro; non nascondersi l’uno all’altro; non 
lavarsi le mani, come ha fatto Caino, del problema altrui, no. Vicini. Prossimità. Vicinanza. «Infatti, 
quale grande nazione ha gli dei così vicini a sé, come il Signore, nostro Dio, è vicino a noi ogni 
volta che Lo invochiamo?». 
______________________________________________________________________________ 
 
 
6) Per un confronto personale 
- Perché la Chiesa, umile creatura della Parola di Dio, annunci sempre con fedeltà e coraggio il 
messaggio del vangelo. Preghiamo ? 
- Perché le leggi che gli uomini si danno rispecchino sempre il meraviglioso ordine che Dio ha 
posto nel mondo, e contribuiscono all'armonia e alla pace. Preghiamo ? 
- Perché i cristiani abbiano il coraggio di disapprovare e di non servirsi mai delle leggi umane 
contrarie ai principi evangelici del rispetto per la vita e del valore della famiglia. Preghiamo ? 
- Perché i padri sappiano tramandare ai figli, con la parola e l'esempio, la legge di Dio con lo 
stesso amore con cui hanno dato loro la vita. Preghiamo ? 
- Perché l'amore diffuso nei nostri cuori dallo Spirito Santo sia l'ultima e suprema norma del nostro 
comportamento di ogni giorno. Preghiamo ? 
- Per i catechisti della nostra parrocchia. Preghiamo ? 
- Per chi è stato colpito da leggi ingiuste. Preghiamo ? 
- O Dio, nostra fortezza, che hai consegnato a Mosè la legge scritta, e l'hai impressa nel nostro 
cuore con il dito dello Spirito Santo, ascolta la nostra preghiera e rendici sempre fedeli esecutori 
della tua volontà salvifica. Preghiamo ? 
 
 
7) Preghiera finale :  Salmo  147 
Celebra il Signore, Gerusalemme. 
 
Celebra il Signore, Gerusalemme, 
loda il tuo Dio, Sion, 
perché ha rinforzato le sbarre delle tue porte, 
in mezzo a te ha benedetto i tuoi figli. 
 
Manda sulla terra il suo messaggio: 
la sua parola corre veloce. 
Fa scendere la neve come lana, 
come polvere sparge la brina. 
 
Annuncia a Giacobbe la sua parola, 
i suoi decreti e i suoi giudizi a Israele. 
Così non ha fatto con nessun'altra nazione, 
non ha fatto conoscere loro i suoi giudizi. 
 
 



Edi.S.I.  21

Lectio del giovedì   12   marzo   2026 

 
Giovedì  della Terza  Settimana di Quaresima   (Anno  A) 
Lectio :  Geremia  7,  23  -  28 
           Luca  11,  14  -  23 
 
 
1) Orazione iniziale 
Dio grande e misericordioso, quanto più si avvicina la festa della nostra redenzione, tanto più 
cresca in noi il fervore per celebrare santamente il mistero della Pasqua. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  Geremia  7,  23  -  28 
Così dice il Signore: «Questo ordinai loro: "Ascoltate la mia voce, e io sarò il vostro Dio e voi 
sarete il mio popolo; camminate sempre sulla strada che vi prescriverò, perché siate felici". 
Ma essi non ascoltarono né prestarono orecchio alla mia parola; anzi, procedettero ostinatamente 
secondo il loro cuore malvagio e, invece di rivolgersi verso di me, mi hanno voltato le spalle. 
Da quando i vostri padri sono usciti dall'Egitto fino ad oggi, io vi ho inviato con assidua premura 
tutti i miei servi, i profeti; ma non mi hanno ascoltato né prestato orecchio, anzi hanno reso dura la 
loro cervìce, divenendo peggiori dei loro padri. Dirai loro tutte queste cose, ma non ti ascolteranno; 
li chiamerai, ma non ti risponderanno. Allora dirai loro: Questa è la nazione che non ascolta la voce 
del Signore, suo Dio, né accetta la correzione. La fedeltà è sparita, è stata bandita dalla loro 
bocca». 
 
3) Commento 9  su Geremia  7,  23  -  28 
● Ascoltate la mia voce, e io sarò il vostro Dio e voi sarete il mio popolo; camminate sempre sulla 
strada che vi prescriverò, perché siate felici. (Ger 7,23) - Come vivere questa Parola? 
La liturgia anche oggi ci offre un testo in cui Dio invita all'ascolto della sua voce. È come una 
madre e un padre che parlano, insistono seguono i loro figli e questi si ostinano nelle loro 
decisioni. 
Sono accorate le parole che Dio mette oggi sulle labbra di Geremia, e la conclusione del brano è 
come una lancia conficcata nel cuore di Dio: "La fedeltà è sparita, è stata bandita dalla loro bocca". 
Dio si fa prossimo, intimo e vicino e noi, ci parla dentro il cuore, e noi non prestiamo orecchio alla 
sua parola, oggi, come ieri. "Con assidua premura" ci invia messaggeri e profeti e noi facciamo 
orecchie da mercante, anzi arriviamo fino a voltargli le spalle. 
Eppure non è Lui che sempre ci tira fuori dal nostro Egitto, dalle nostre schiavitù di peccato? Non è 
stato Lui che ci ha arricchito di doni e ci ha donato una terra per farli fruttificare? Non ci ha fatti a 
immagine e somiglianza sua, così da amare e liberamente donare e quindi essere felici? Allora 
perché il nostro orecchio si fa sordo? Dura la nostra mente, ottusa? 
Oggi, nel mio rientro al cuore, troverò la mia risposta personale a queste domande e umilmente la 
trasformerò in richiesta di perdono. 
Un cuore capace di ascolto, donami, Signore! 
Ecco le parole di un sacerdote scrittore Michel Quoist : Figliolo, io non ti chiedo di riuscire sempre, 
ma di provarci sempre. E soprattutto ascoltami, ti chiedo di accettare i tuoi limiti, di riconoscere la 
tua povertà e di farmene dono, perché donare la propria vita non vuol dire donare soltanto le 
proprie ricchezze, ma anche la propria povertà, i propri peccati. 
 
● Negli oracoli pronunciati dal profeta contro un certo modo di concepire il culto del Tempio si 
colloca il nostro brano che, riproponendo le parole rivolte da Dio a Mosè, pone l’accento sul moto 
del cuore e sull’obbedienza ai comandi del Signore, in contrapposizione al valore dei sacrifici e 
degli olocausti. In fondo, un richiamo che oggi potremmo tradurre così: un certo formalismo 
preoccupato più dell’apparenza che della sostanza nuoce alla vera fede. Questo non vuol certo 
dire che alla sostanza non convenga pure una forma opportuna, semplicemente è facile scadere in 

                                                 
9   www.lachiesa.it   -  www.qumran2.net  -  Casa di Preghiera San Biagio –  Auro Panzetta  in 
www.preg.audio.org 



Edi.S.I.  22

un conformismo rituale che progressivamente si sovrappone alla fede autentica e ne fa 
dimenticare la forza vitale, facendo smarrire la capacità di custodire la fedeltà promessa attraverso 
la custodia della voce di Dio. «La voce di Dio è sottile, quasi inavvertibile, è appena un ronzio». 
«(però) Se ci si abitua, si riesce a sentirla dappertutto». In questa affermazione di Clemente 
Rebora è contenuta la chiave per porsi all’ascolto della Parola di Dio, che è garanzia di felicità per 
l’uomo, cioè di superamento del limite ultimo della natura umana, che comporta la conquista di una 
vita senza tempo. Una felicità di cui Dio indica le coordinate: «camminate sempre sulla strada che 
vi prescriverò, perché siate felici». Peraltro una parola oggi poco frequentata, perché non la si 
crede realmente possibile. Semmai si spera in alcuni momenti di serenità nel corso della propria 
vita, ma niente di più, perché il termine si riferisce ad una condizione permanente dell’esistenza 
piuttosto che ad una sequenza di piacevoli eccezioni. La felicità quindi non può che essere 
definitiva per essere vera. Ecco perché Dio solo può esserne l’autore, ma la condizione richiesta è 
un legame fedele tra l’uomo e la sua origine, un Padre prodigo di doni che corregge, certo, ma in 
vista di un bene più grande. Tuttavia Israele in questa dialettica della relazione con Dio sceglie ciò 
che è male agli occhi del Signore. Si manifesta ancora una volta il dramma di una libertà ferita che 
sceglie di allontanarsi dalla tenerezza materna del Padre nel tentativo vano di affermarsi contro 
Dio stesso, in un crescendo di orgoglio e presunzione. E qui, come in altre occasioni, il destino di 
Geremia si compie nel modo più doloroso: «Dirai loro tutte queste cose, ma non ti ascolteranno; li 
chiamerai, ma non ti risponderanno». Tutto il testo del profeta che la liturgia del giorno ci propone 
è tramato dal tema dell’ascolto di una Voce. Una Voce che la nostra coscienza spesso cerca di 
tacitare, giustificandosi in molti modi per non sentirsi condannare dal proprio peccato. Ma quella 
Voce sottile insiste in altri mille modi, cerca di penetrare la dura scorza del nostro cuore indurito, 
fino a far breccia tra la nostra indifferenza e una lontana nostalgia di gioia: «Dall’immagine tesa 
vigilo l’istante con imminenza di attesa e non aspetto nessuno: nell’ombra accesa spio il 
campanello (…) e non aspetto nessuno: fra quattro mura stupefatte di spazio più che un deserto 
non aspetto nessuno. Ma deve venire, verrà, se resisto a sbocciare non visto, verrà d’improvviso, 
quando meno l’avverto.. verrà a farmi certo del suo e mio tesoro, verrà come ristoro delle mie e 
sue pene, verrà, forse già viene il suo bisbiglio». 
_____________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura :  dal Vangelo di   Luca   11,  14  -  23 
In quel tempo, Gesù stava scacciando un demonio che era muto. Uscito il demonio, il muto 
cominciò a parlare e le folle furono prese da stupore. Ma alcuni dissero: «È per mezzo di 
Beelzebùl, capo dei demòni, che egli scaccia i demòni». Altri poi, per metterlo alla prova, gli 
domandavano un segno dal cielo. Egli, conoscendo le loro intenzioni, disse: «Ogni regno diviso in 
se stesso va in rovina e una casa cade sull'altra. Ora, se anche satana è diviso in se stesso, come 
potrà stare in piedi il suo regno? Voi dite che io scaccio i demòni per mezzo di Beelzebùl. Ma se io 
scaccio i demòni per mezzo di Beelzebùl, i vostri figli per mezzo di chi li scacciano? Per questo 
saranno loro i vostri giudici. Se invece io scaccio i demòni con il dito di Dio, allora è giunto a voi il 
regno di Dio. Quando un uomo forte, bene armato, fa la guardia al suo palazzo, ciò che possiede è 
al sicuro. Ma se arriva uno più forte di lui e lo vince, gli strappa via le armi nelle quali confidava e 
ne spartisce il bottino. Chi non è con me è contro di me, e chi non raccoglie con me, disperde». 
 
5) Riflessione 10  sul Vangelo di  Luca  11,  14  -  23   
● Come vivere questa Parola? 
Gesù ha scacciato un demonio muto, questo è stata causa dell'ammirazione tra la gente, ma 
alcuni hanno dubitato perché credevano che Egli agiva per il potere di Belzebù, altri chiedevano un 
segno dal cielo, come se l'aver liberato a una persona dal demonio e avergli dato voce di nuovo 
non fosse già un segno sufficiente. Nella mia vita personale, familiare, comunitaria, a volte ci sono 
dei demoni muti, sono situazioni che mi impediscono di parlare e che mi racchiudono in un 
mutismo assoluto chiudendo ogni via al dialogo. Il dolore, la tristezza, l'angoscia possono impedire 
che io parli e ho bisogno che Gesù mi liberi, che torni la mia voce. “Un regno diviso”, di fronte a 
coloro che attaccano, Gesù stesso dà una risposta: “un regno non può essere diviso perché andrà 

                                                 
10  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -   Casa di Preghiera San Biagio  -  Monaci Benedettini Silvestrini – 
Carmelitani 



Edi.S.I.  23

in rovina”. Non può neppure il male andare contro il male. L'espulsione del demonio è un segno 
che il regno di Dio è arrivato perché Gesù scaccia i demoni con il dito di Dio. Questo è un invito a 
prendere posizione di fronte a Gesù, sto con Lui o contro di Lui. La sua presenza non lascia 
indifferente nessuno. La presenza del male divide, il regno di Dio crea unità, comunione. Mi chiedo 
quante volte sono causa di divisioni e forse senza volerlo lascio che il male prenda possesso del 
mio cuore. 
Signore Gesù, credo che tu scacci il male con il dito di Dio, questo è segno dell'arrivo del tuo 
regno. Liberami da tutti i demoni che mi porto dentro e fa' che con la mia vita e la mia parola io 
possa proclamare sempre che sono da parte tua. 
Ecco la voce di un Papa Giovanni Paolo II  (Udienza generale Mercoledì, 25 agosto 1999) : 
Combattere il peccato personale e le “strutture di peccato” 
“Il Nuovo Testamento sottolinea fortemente l'autorità di Gesù sui demoni, che egli scaccia “con il 
dito di Dio” (Lc 11, 20). Nella prospettiva evangelica, la liberazione degli indemoniati (cfr Mc 5, 1-
20) assume un significato più ampio della semplice guarigione fisica, in quanto il male fisico è 
posto in relazione con un male interiore. La malattia dalla quale Gesù libera è anzitutto quella del 
peccato. Gesù stesso lo spiega in occasione della guarigione del paralitico: “Ora, perché sappiate 
che il Figlio dell'uomo ha il potere sulla terra di rimettere i peccati, ti ordino - disse al paralitico - 
alzati, prendi il tuo lettuccio e va' a casa tua” (Mc 2, 10-11). Prima ancora che nelle guarigioni, 
Gesù ha vinto il peccato superando egli stesso le “tentazioni” che il diavolo gli presentava nel 
periodo da lui trascorso nel deserto dopo il battesimo ricevuto da Giovanni (cfr Mc 1, 12-13; Mt 4, 
1-11; Lc 4, 1-13). Per combattere il peccato che si annida dentro di noi e attorno a noi, dobbiamo 
metterci sulle orme di Gesù e imparare il gusto del “sì” da Lui continuamente pronunciato al 
progetto di amore del Padre. Questo “sì” richiede tutto il nostro impegno, ma non potremmo 
pronunciarlo senza l'aiuto della grazia, che Gesù stesso ci ha ottenuto con la sua opera 
redentrice”. 
 
● Chi non è con me è contro di me 
Il gesto e le parole di Gesù ci mettono in guardia da una sicurezza che non sia fondata su di lui. 
Appare chiaro che in questo contesto - il brano di oggi - il muto, reso tale dal demonio, rappresenti 
la mancanza della parola di Dio, della fede, della lode a Dio e la sua guarigione è l'avvento della 
parola risanatrice di Dio. L'atteggiamento della folla, a miracolo avvenuto, "fu presa da meraviglia", 
è riconoscere la presenza di Dio. Inizia così il suo Regno, che viene sulla terra quando la lingua 
"dei poveri" è in grado di sciogliersi nella lode del suo Nome. A questo episodio l'evangelista ha 
unito il serrato confronto di Gesù con alcuni astanti intorno al suo potere di scacciare i demoni. 
L'animata discussione è motivata da due diversi atteggiamenti: o Cristo è egli stesso indemoniato 
che può scacciare se stesso dagli ossessi, o ha un potere divino che dovrebbe dimostrare. Gesù 
chiarisce il secondo atteggiamento, rispondendo al primo. Contro l'insinuazione di essere 
indemoniato, ossia schiavo del nemico di Dio, stupendamente egli risponde che inutilmente 
annunzierebbe la venuta del Regno di Dio, quando questa venuta si prestasse a questo falso 
gioco. Ne valeva la pena? "Ma se scaccio i demoni in nome di Beelzebul, i vostri figli in nome di chi 
li scaccia?" Sono anch'essi indemoniati? La conseguenza è incalzante: è all'opera il dito di Dio. 
Gesù annuncia che sta per realizzarsi tra loro il Regno di Dio. Ormai si richiede una scelta 
intransigente fra il più forte e il più debole. Cristo è molto chiaro: "O con me o contro di me". Nella 
vita personale c'è questo gioco di scelte continue dove il male e il bene si osteggiano; e il credente 
deve saper cogliere il bene e respingere il male. 
 
● • Il Vangelo di oggi è di Luca (Lc 11,14-23). Il testo parallelo di Marco (Mc 3,22-27) è stato già 
meditato alla fine di gennaio. 
 
● Luca 11,14-16: Le diverse reazioni dinanzi all'espulsione di un demonio. Gesù aveva scacciato 
un demonio che era muto. L'espulsione produce due reazioni diverse. Da un lato, la moltitudine 
delle persone che rimangono ammirate e meravigliate. La gente accetta Gesù e crede in lui. 
Dall'altro, coloro che non accettano Gesù e non credono in lui. Tra questi ultimi, alcuni dicevano 
che Gesù scacciava i demoni in nome di Beelzebul, il principe dei demoni, e gli altri volevano un 
segno del cielo. Marco informa che si trattava di scribi venuti da Gerusalemme (Mc 3,22), che non 
erano d'accordo con la libertà di Gesù. Volevano difendere la Tradizione contro le novità di Gesù. 



Edi.S.I.  24

● Luca 11,17-22: La risposta di Gesù è divisa in tre parti: 
1ª parte: Paragone del regno diviso (vv. 17-18ª). Gesù denuncia l'assurdità della calunnia degli 
scribi. Dire che lui scaccia i demoni con l'aiuto del principe dei demoni vuol dire negare l'evidenza. 
E' la stessa cosa che dire che l'acqua è secca, e che il sole è oscurità. I dottori di Gerusalemme lo 
calunniavano, perché non sapevano spiegare i benefici che Gesù compiva nei riguardi della gente. 
Avevano paura di perdere il comando. Si sentivano minacciati nella loro autorità dinanzi alla gente. 
2ª parte: perché espellono i vostri figli? (vv.18b-20) Gesù provoca gli accusatori e chiede: "Ma se 
io scaccio i demoni in nome di Beelzebul, i vostri discepoli in nome di chi li scacciano?" Che 
rispondano e si spieghino! Se io espello il demonio con il dito di Dio, è dunque giunto a voi il 
Regno di Dio!" 
3ª parte: quando arriva il più forte, lui vince il forte (vv.21-22). Gesù paragona il demonio ad un 
uomo forte. Nessuno, se non una persona più forte, può rubare in casa di un uomo forte: Gesù è il 
più forte. Per questo riesce ad entrare in casa e ad afferrare l'uomo forte. Riesce a scacciare i 
demoni. Gesù afferra l'uomo forte ed ora ruba nella casa, cioè, libera le persone che erano sotto il 
potere del male. Il profeta Isaia aveva usato questo stesso paragone per descrivere la venuta del 
messia (Is 49,24-25). Per questo Luca dice che l'espulsione del demonio è un segnale evidente 
che il Regno di Dio è giunto. 
 
● Luca 11,23: Chi non è con me è contro di me. Gesù termina la sua risposta con questa frase: 
"Chi non è con me, è contro di me. E chi non raccoglie con me, disperde". In un'altra occasione, 
anche a proposito di un'espulsione del demonio, i discepoli impediranno ad un uomo di usare il 
nome di Gesù per scacciare un demonio, perché non era del loro gruppo. Gesù rispose: "Non 
glielo impedite, perché chi non è contro di voi, è per voi!" (Lc 9,50). Sembrano due frasi 
contraddittorie, ma non lo sono. La frase del vangelo di oggi è detta contro i nemici che hanno un 
preconcetto contro Gesù: "Chi non è con me, è contro di me. E chi non raccoglie con me, 
disperde". Il preconcetto e la non accettazione rendono impossibile il dialogo e rompono l'unione. 
L'altra frase è detta per i discepoli che pensavano di avere il monopolio su Gesù: "Chi non è contro 
di voi, è per voi!" Molte persone che non sono cristiane praticano l'amore, la bontà, la giustizia, 
molte volte in modo assai migliore dei cristiani. Non possiamo escluderli. Sono fratelli ed operai 
nella costruzione del Regno. Noi cristiani non siamo padroni di Gesù. Al contrario: Gesù è il nostro 
signore! 
______________________________________________________________________________ 
 
6) Alcune domande per aiutarci nella meditazione e nella orazione 
- Aiuta, o Signore, la tua Chiesa a conservarsi pura dalle suggestioni del male e a combatterlo con 
coraggio e determinazione. Preghiamo ? 
- Rendici sensibili, Signore, alla tua voce che ci chiama a vivere l'alleanza stretta con noi nel 
battesimo, perché siamo trasformati in tuoi veri figli. Preghiamo ? 
- Arricchisci, Signore, il tuo popolo con una nuova fioritura di santi, che con la forza dell'amore e 
del bene avvicinino il mondo a te. Preghiamo ? 
- Aiutaci, Signore, a unificare tutto ciò che il male ha diviso, in modo che l'umanità, come una 
grande famiglia, riconosca te come l'unico Padre. Preghiamo ? 
- Fa' che la nostra comunità ritrovi, nell'assemblea domenicale, la gioia e la forza di vivere 
l'impegno settimanale con spirito di generoso servizio. Preghiamo ? 
- Per chi non ha la forza di liberarsi dal male. Preghiamo ? 
- Per chi, volontariamente, agisce contro Cristo. Preghiamo ? 
- O Dio fedele e giusto, non guardare alle nostre infedeltà e alla durezza del nostro cuore; la tua 
misericordia ci aiuti a vivere ascoltando fedelmente la tua voce.  Preghiamo ? 
- "Chi non è con me, è contro di me. E chi non raccoglie con me, disperde.". Come avviene questo 
nella mia vita? 
- "Non glielo impedite, perché chi non è contro di voi, è per voi!" Come avviene questo nella mia 
vita? 
 
 
 
 



Edi.S.I.  25

7) Preghiera : Salmo  94 
Ascoltate oggi la voce del Signore: non indurite il vostro cuore. 
 
Venite, cantiamo al Signore, 
acclamiamo la roccia della nostra salvezza. 
Accostiamoci a lui per rendergli grazie, 
a lui acclamiamo con canti di gioia. 
 
Entrate: prostràti, adoriamo, 
in ginocchio davanti al Signore che ci ha fatti. 
È lui il nostro Dio 
e noi il popolo del suo pascolo, 
il gregge che egli conduce. 
 
Se ascoltaste oggi la sua voce! 
«Non indurite il cuore come a Merìba, 
come nel giorno di Massa nel deserto, 
dove mi tentarono i vostri padri: 
mi misero alla prova 
pur avendo visto le mie opere». 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  26

Lectio del venerdì   13   marzo  2026 

 
Venerdì  della Terza  Settimana di Quaresima   (Anno  A) 
Lectio :  Profeta Osea  14,  2  -  10 
               Marco  12,  28  -  34 
 
1) Preghiera  
Padre santo e misericordioso, infondi la tua grazia nei nostri cuori perché possiamo salvarci dagli 
sbandamenti umani e restare fedeli alla tua parola di vita eterna. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  Profeta Osea  14,  2  -  10 
Così dice il Signore: «Torna, Israele, al Signore, tuo Dio, poiché hai inciampato nella tua iniquità. 
Preparate le parole da dire e tornate al Signore; ditegli: "Togli ogni iniquità, accetta ciò che è bene  
non offerta di tori immolati, ma la lode delle nostre labbra. Assur non ci salverà, non cavalcheremo 
più su cavalli, né chiameremo più "dio nostro" l'opera delle nostre mani, perché presso di te 
l'orfano trova misericordia". Io li guarirò dalla loro infedeltà, li amerò profondamente, poiché la mia 
ira si è allontanata da loro. Sarò come rugiada per Israele; fiorirà come un giglio e metterà radici 
come un albero del Libano, si spanderanno i suoi germogli e avrà la bellezza dell'olivo e la 
fragranza del Libano. Ritorneranno a sedersi alla mia ombra, faranno rivivere il grano, fioriranno 
come le vigne, saranno famosi come il vino del Libano. Che ho ancora in comune con gli ìdoli, o 
Èfraim? Io l'esaudisco e veglio su di lui; io sono come un cipresso sempre verde, il tuo frutto è 
opera mia. Chi è saggio comprenda queste cose, chi ha intelligenza le comprenda; poiché rette 
sono le vie del Signore, i giusti camminano in esse, mentre i malvagi v'inciampano». 
 
3) Riflessione 11 su  Profeta Osea  14,  2  -  10 
● Io li guarirò dalle loro infedeltà, li amerò profondamente. (Os 14,2) - Come vivere questa Parola? 
La Liturgia della Parola di questa settimana è veramente ricca di sollecitazioni alla conversione; i 
brani dell'Antico Testamento contengono parole accorate del desiderio che Dio ha di noi. 
Oggi un testo di Osea: una preghiera penitenziale che contiene una richiesta di perdono e anche 
alcuni propositi da porre in azione. Ed è Dio stesso a suggerire le parole che il popolo deve dire 
per chiedere perdono. Ed è bellissimo! Le parole che desidera noi gli diciamo non sono un elenco 
di peccati, ma il riconoscimento della sua signoria: "accetta ... la lode delle nostre labbra". E i 
propositi che ci suggerisce di fare vanno nella stessa direzione. 
Diceva una mistica contemporanea, Gabrielle Bossis, che a Dio basta che noi volgiamo lo sguardo 
verso di Lui e che sussurriamo il suo nome, perché Egli si precipiti verso di noi come un'aquila sui 
suoi piccoli in pericolo, e ci tiri su, in alto al riparo. Ci guarisce dall'infedeltà, ci ama profondamente; 
è per noi rugiada, frescura; ci esaudisce e veglia su di noi. 
Di che temere, allora? Ascoltiamo l'invito della quaresima e torniamo al nostro Dio: non con ira ci 
accoglie, né con giudizio, ma con amore profondo e tenerezza! 
Oggi, nella pausa contemplativa, visualizziamoci sulle ali di Dio, portati in alto e diciamo: 
Nessuno ci può salvare, solo presso di te si trovano grazia e misericordia. 
Ecco le parole di un grande profeta Patriarca Atenagora : Se ci disarmiamo, se ci liberiamo dal 
possesso di noi stessi, se ci apriamo al Dio-Uomo che fa nuove tutte le cose, Lui cancella il nostro 
cattivo passato e ci dà un tempo nuovo, nel quale tutto è possibile. 
 
● Il Signore, padre di infinita misericordia, è pronto ad accogliere l’orfano che volge gli occhi a Lui. 
E così facendo l’uomo non è più orfano, ritorna ad essere figlio, diviene essere profondamente 
amato e viene guarito dalla sua infedeltà. Basta volgersi al Padre per ritrovare la propria 
dimensione, per definire nuovamente sé stessi in relazione al resto del mondo. L’inciampo è stato 
procurato dai suoi stessi errori, il popolo è inciampato nella sue stesse scelte inique. Ma Dio, in 
quanto padre, è pronto e soprattutto felice di posare nuovamente lo sguardo sulla sua creatura. 
Non può non venire alla mente l’accoglienza che il padre riserva nel Nuovo Testamento al “figliol 

                                                 
11  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -   Casa di Preghiera San Biagio  - Elena Malfatti  in  
www.preg.audio.org 



Edi.S.I.  27

prodigo” che, dopo aver peccato, ritorna a casa pensando di ricevere un trattamento “giusto” ma 
che invece viene accolto con grandissima misericordia ricevendo amore, gioia e condivisione. Ed 
anche qui il ritorno alle braccia del Signore viene celebrato dal Padre stesso con un tripudio di 
ricchezza e incanto: il giglio che fiorisce, l’albero che mette radici, la bellezza e la fragranza che si 
espandono attorno. Non è un ritorno “privato”, è un cambiamento che porta gioia e letizia 
tutt’attorno, è una gioia che trasforma il creato. In realtà Dio dà compimento al suo popolo, lo rende 
pienamente se stesso accogliendolo. Infatti Osèa dice «io l’esaudisco e veglio su di lui»; esaudire 
significa accogliere, soddisfare pienamente. Nel Signore noi realizziamo totalmente noi stessi, 
quindi è come se anche noi fiorissimo come quel giglio, anche noi raggiungessimo la migliore 
versione di noi stessi. In Lui veniamo guariti dalle nostre ferite e possiamo realizzare la nostra vita 
in pienezza. E Dio, come una madre, veglia su di noi in questo cammino di crescita. Sapere che 
c’è qualcuno che veglia su di noi ci fa vivere sereni, tranquilli; possiamo abbandonare le 
preoccupazioni e i travagli e lasciarci accudire, proteggere da uno sguardo amorevole che non ci 
farà accadere nulla di male. Il filosofo francese Emmanuel Mounier diceva: «Dio è abbastanza 
grande da fare una vocazione anche dei nostri errori». E’ un modo bellissimo per rappresentare 
l’accoglienza amorevole del Padre nei nostri confronti. Dio attende solamente che noi edifichiamo 
la nostra dimora presso di Lui, così come siamo. 
.______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura  :  Vangelo secondo  Marco  12,  28  -  34 
In quel tempo, si avvicinò a Gesù uno degli scribi e gli domandò: «Qual è il primo di tutti i 
comandamenti?».Gesù rispose: «Il primo è: "Ascolta, Israele! Il Signore nostro Dio è l'unico 
Signore; amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore e con tutta la tua anima, con tutta la tua 
mente e con tutta la tua forza". Il secondo è questo: "Amerai il tuo prossimo come te stesso". Non 
c'è altro comandamento più grande di questi». Lo scriba gli disse: «Hai detto bene, Maestro, e 
secondo verità, che Egli è unico e non vi è altri all'infuori di lui; amarlo con tutto il cuore, con tutta 
l'intelligenza e con tutta la forza e amare il prossimo come se stesso vale più di tutti gli olocàusti e i 
sacrifici». Vedendo che egli aveva risposto saggiamente, Gesù gli disse: «Non sei lontano dal 
regno di Dio». E nessuno aveva più il coraggio di interrogarlo. 
 
5) Riflessione  12 sul Vangelo secondo  Marco  12,  28  -  34   
●. «28Allora si avvicinò a lui uno degli scribi che li aveva uditi discutere e, visto come aveva ben 
risposto a loro, gli domandò: «Qual è il primo di tutti i comandamenti?». 29Gesù rispose: «Il primo 
è:Ascolta, Israele! Il Signore nostro Dio è l'unico Signore; 30amerai il Signore tuo Dio con tutto il 
tuo cuore e con tutta la tua anima, con tutta la tua mente e con tutta la tua forza. 31Il secondo è 
questo: Amerai il tuo prossimo come te stesso. Non c'è altro comandamento più grande di questi». 
32Lo scriba gli disse: «Hai detto bene, Maestro, e secondo verità, che Egli è unico e non vi è altri 
all'infuori di lui; 33amarlo con tutto il cuore, con tutta l'intelligenza e con tutta la forza e amare il 
prossimo come se stesso vale più di tutti gli olocausti e i sacrifici». 34Vedendo che egli aveva 
risposto saggiamente, Gesù gli disse: «Non sei lontano dal regno di Dio». E nessuno aveva più il 
coraggio di interrogarlo.» (Mc 12, 28-34) - Come vivere questa Parola? 
È evidente una differenza tra l'atteggiamento aperto dello scriba nel racconto evangelico di oggi e 
quello chiuso dei farisei, degli erodiani e dei sadducei dei giorni scorsi. Si potrebbe dire che è 
quasi impossibile, per quanti rimangono bloccati nei propri schemi mentali, nella non disponibilità 
ad accogliere e comprendere l'altro, poter giungere ad una qualche conoscenza di Dio e della sua 
Parola. Solo chi ha il cuore aperto e disponibile a farsi illuminare interiormente dalla Parola può 

giungere ad una sua profonda accoglienza e comprensione, e quindi ad una migliore conoscenza 
di sé, della realtà del mondo e di Dio. Il problema è proprio questo: mantenere il cuore aperto! E 
come si fa? Vivendo un'autentica esperienza d'amore. Lo dice l'evangelista Giovanni nella sua 
prima lettera: «Chi non ama non ha conosciuto Dio, perché Dio è amore» (4, 8), e ancora: «Se uno 
dicesse: "Io amo Dio", e odiasse il suo fratello, è un mentitore. Chi infatti non ama il proprio fratello 
che vede, non può amare Dio che non vede» (4, 20). Solo un cuore che ama con intensità e 
profondità l'uomo può riconoscere Dio presente nella propria vita e amarlo. 

                                                 
12  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Casa di Preghiera San Biagio - don Luigi Maria Epicoco  in  
www.fededuepuntozero.com  -  Carmelitani 



Edi.S.I.  28

Signore, apri il nostro cuore e, soprattutto, tienilo aperto. Fai che i nostri schemi mentali, i nostri 
pregiudizi, le nostre certezze inossidabili, non diventino un impedimento ad amare con tutto noi 
stessi Te e i nostri fratelli! Così sia! 
Ecco la voce dei Padri della Chiesa Sant'Agostino  (Trattati su Giovanni, XVII) : «Questo dovete 
sempre pensare, meditare e ricordare, praticare e attuare. L'amore di Dio è il primo come 
comandamento, ma l'amore del prossimo è primo come attuazione pratica. Colui che ti dà il 
comando dell'amore in questi due precetti, non ti insegna prima l'amore del prossimo, poi quello di 
Dio, ma viceversa». 
 
● Come vivere questa Parola? 
All'inizio dell'ultima settimana della sua vita terrena, Gesù prepara i discepoli alla manifestazione 
dell'“amore più grande” (cfr Gv 15, 13) - quello che si rende visibile nel Crocifisso - attraverso la 
comprensione e accoglienza del comandamento dell'amore. 
La croce è fatta di due assi, uno verticale e l'altro orizzontale. L'asse verticale è l'amore aperto alla 
volontà di Dio; l'asse orizzontale è l'amore pronto ad accogliere l'umanità intera con le braccia 
spalancate. 
Per dare concretezza e credibilità alla nostra testimonianza dovremmo continuamente contemplare 
il Crocifisso, avendo ben presente nella mente e nel cuore ciò che dice l'evangelista Giovanni nella 
sua prima lettera: «chi ama Dio, ami anche il suo fratello» (1Gv 4, 21). L'amore per Dio non si può 
staccare dall'amore al prossimo. Chi dice di amare Dio senza avere amore per l'altro, chiunque 
esso sia, fosse anche la persona che ti ha crocifisso, tradito, insultato, abbandonato, «è un 
bugiardo!» (1Gv 4, 19). 
Signore, aiutaci a fare nostro il comandamento dell'amore. Sostieni il nostro impegno ad amarti, 
amando tutti e tutte, con tutto noi stessi. Così sia! 
Ecco la voce del Papa FRANCESCO, (Angelus, 14 settembre 2014) : «Quando volgiamo lo 
sguardo alla Croce dove Gesù è stato inchiodato, contempliamo il segno dell'amore, dell'amore 
infinito di Dio per ciascuno di noi e la radice della nostra salvezza. Da quella Croce scaturisce la 
misericordia del Padre che abbraccia il mondo intero». 
 
● “Allora si accostò uno degli scribi che li aveva uditi discutere, e, visto come aveva loro ben 
risposto, gli domandò: «Qual è il primo di tutti i comandamenti?»”. Questa è davvero una bella 
domanda. E anche se abbiamo letto e riletto tante volte questa pagina del Vangelo, si ha sempre 
bisogno di ridire bene e ad alta voce qual è la prima cosa che conta, la cosa più essenziale. Gesù 
risponde citando parola per parola la Scrittura, ma alla citazione cambia l’ortografia, aggiunge una 
nuova punteggiatura, mette un “e” congiunzione, e trasforma il punto in virgola. Così al 
comandamento di amare Dio “con tutto il tuo cuore, con tutta la tua mente e con tutta la tua forza”, 
Gesù ci aggiunge l’amore al prossimo: “E il secondo è questo: Amerai il prossimo tuo come te 
stesso. Non c'è altro comandamento più importante di questi”. Attraverso questa “unione” Gesù 
riconcilia i due rischi che corriamo costantemente quando pensiamo alla fede e alla nostra vita: 
amare Dio fino a disinteressarci degli altri, o amare gli altri fino a dimenticare Dio. Le due cose 
devono stare sempre unite e parzializzarle significa cadere giocoforza in errore. “Allora lo scriba gli 
disse: «Hai detto bene, Maestro, e secondo verità che Egli è unico e non v'è altri all'infuori di lui; 
amarlo con tutto il cuore, con tutta la mente e con tutta la forza e amare il prossimo come se 
stesso val più di tutti gli olocausti e i sacrifici»”. Vivere invece una religione fatta solo di olocausti e 
sacrifici significa dimenticare che l’unica cosa che rende davvero e pienamente culto a Dio è 
l’amore. Tornano così alla mente le parole che Dio pronuncia attraverso il profeta Osea: 
“Misericordia io voglio, non sacrificio” (Os 6,6). “Gesù, vedendo che aveva risposto saggiamente, 
gli disse: «Non sei lontano dal regno di Dio». E nessuno aveva più il coraggio di interrogarlo”. 
Infatti chi ha capito che è il cuore a dover funzionare e non il commercio dei meriti allora 
certamente non è lontano dalla strada giusta, anzi non è lontano dalla meta stessa.   
 
● Nel Vangelo di oggi, gli scribi ed i dottori della Legge vogliono sapere da Gesù qual è il primo di 
tutti i comandamenti. Anche oggi molta gente vuole sapere cosa è più importante nella religione. 
Alcuni dicono che è l'essere battezzati. Altri dicono che è andare a Messa o partecipare alla Messa 
della domenica. Altri ancora: amare il prossimo e lottare per un mondo più giusto! Altri si 
preoccupano solo delle apparenze o degli incarichi nella Chiesa. 



Edi.S.I.  29

● Marco 12,28: La domanda del dottore della Legge. Poco prima della domanda dello scriba, la 
discussione era stata tenuta con i sadducei attorno alla fede nella risurrezione (Mc 12,23-27). Al 
dottore, che aveva assistito al dibattito, piacque la risposta di Gesù, percepì in essa la sua grande 
intelligenza e volle approfittare dell'occasione per fare una domanda di chiarimento "Qual è il primo 
tra tutti i comandamenti?" In quel tempo, i giudei aveva un'enorme quantità di norme per 
regolamentare la pratica e l'osservanza dei Dieci Comandamenti della Legge di Dio. Alcuni 
dicevano: "Tutte queste norme hanno lo stesso valore, poiché vengono tutte da Dio. Non tocca a 
noi introdurre distinzioni nelle cose di Dio". Altri dicevano: "Alcune leggi sono più importanti delle 
altre e, per questo, obbligano di più!" Il dottore vuole sapere cosa ne pensa Gesù. 
 
● Marco 12,29-31: La risposta di Gesù. Gesù risponde citando un passaggio della Bibbia per dire 
che il primo tra i comandamenti è "amare Dio con tutto il cuore, con tutta l'anima, con tutta la 
mente e con tutta la forza!" (Dt 6,4-5). Al tempo di Gesù, i giudei pii recitavano questa frase tre 
volte al giorno: al mattino, a mezzogiorno ed alla sera. Era così conosciuta tra di loro come tra di 
noi lo è il Padre Nostro. E Gesù aggiunge, citando di nuovo la Bibbia: "Il secondo è: amerai il tuo 
prossimo come te stesso" (Lev 19,18). Non c'è un altro comandamento più grande di questi due". 
Risposta breve e molto profonda! E' il riassunto di tutto ciò che Gesù insegna su Dio e sulla vita 
(Mt 7,12). 
 
● Marco 12,32-33: La risposta del dottore della legge. Il dottore è d'accordo con Gesù e conclude: 
"Così, amare Dio ed il prossimo val più di tutti gli olocausti ed i sacrifici". Ossia, il comandamento 
dell'amore è più importante dei comandamenti riguardanti il culto ed i sacrifici del Tempio. Questa 
affermazione veniva già dai profeti dell'Antico Testamento (Os 6,6; Sal 40,6-8; Sal 51,16-17). Oggi 
diremmo che la pratica dell'amore è più importante di novene, promesse, preci e processioni. 
 
● Marco 12,34: Il riassunto del Regno. Gesù conferma la conclusione del dottore e dice: "Non sei 
lontano dal Regno di Dio!" Infatti, il Regno di Dio consiste nell'unione dei due amori: amore verso 
Dio ed amore verso il prossimo. Poiché se Dio è Padre/Madre, noi tutti siamo fratelli e sorelle, e 
dobbiamo mostrare questo in pratica, vivendo in comunità. "Da questi due comandamenti 
dipendono tutta la legge ed i profeti!" (Mt 22,40) Noi discepoli e discepole, dobbiamo metterci nella 
memoria, nell'intelligenza, nel cuore, nelle mani e nei piedi questa legge che è la prima, perché 
non si giunge a Dio senza darsi totalmente al prossimo! 
 
● Gesù aveva detto al dottore della Legge: "Non sei lontano dal regno di Dio!" (Mc 12,34). Il 
dottore era già vicino, ma per poter entrare nel Regno doveva fare un passo in più. Nell' AT il 
criterio dell'amore verso il prossimo era "Amare il prossimo come te stesso". Nel NT, Gesù allarga 
il senso dell'amore: "Questo è il mio comandamento: amatevi gli uni gli altri come io ho amato voi! 
(Gv 15,12-13). Allora il criterio sarà "Amare il prossimo come Gesù ci amò". È il cammino certo per 
giungere ad una convivenza più giusta e fraterna. 
______________________________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  30

6) Per un confronto personale 
- Insegnaci ad amare, Signore. Preghiamo ? 
- Tu ci ami di vero cuore:  Preghiamo ? 
- Ci doni la forza di ritornare a te: Preghiamo ? 
- Rinnovi continuamente la tua alleanza con noi: Preghiamo ? 
- Ci prepari il cammino di salvezza: Preghiamo ? 
- Hai mandato il tuo Figlio per amore: Preghiamo ? 
- Hai fatto di noi un popolo nuovo: Preghiamo ? 
- Ci fai ascoltare la tua Parola: Preghiamo ? 
- Ci fai camminare gli uni accanto agli altri: Preghiamo ? 
- In ogni prossimo hai impresso il tuo volto: Preghiamo ? 
- Hai scelto i poveri come prediletti: Preghiamo ? 
- Alla fine dei tempi il tuo giudizio sarà sull'amore: Preghiamo ? 
- Ci dai la forza per conoscerti e amarti: Preghiamo ? 
- Sei l'unico Signore dei vivi e dei morti: Preghiamo ? 
- Per te, cos'è la cosa più importante nella religione? 
- Noi oggi, siamo più vicini o più lontani dal Regno di Dio rispetto al dottore che fu elogiato da 
Gesù? Cosa pensi? 
 
 
7) Preghiera finale :  Salmo  80 
Io sono il Signore, tuo Dio: ascolta la mia voce. 
 
Un linguaggio mai inteso io sento: 
«Ho liberato dal peso la sua spalla, 
le sue mani hanno deposto la cesta. 
Hai gridato a me nell'angoscia 
e io ti ho liberato. 
 
Nascosto nei tuoni ti ho dato risposta, 
ti ho messo alla prova alle acque di Merìba. 
Ascolta, popolo mio: 
contro di te voglio testimoniare. 
Israele, se tu mi ascoltassi! 
 
Non ci sia in mezzo a te un dio estraneo 
e non prostrarti a un dio straniero. 
Sono io il Signore, tuo Dio, 
che ti ha fatto salire dal paese d'Egitto. 
 
Se il mio popolo mi ascoltasse! 
Se Israele camminasse per le mie vie! 
Lo nutrirei con fiore di frumento, 
lo sazierei con miele dalla roccia». 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  31

Lectio del sabato   14   marzo  2026 

 
Sabato della Terza  Settimana di Quaresima   (Anno  A) 
Lectio : Profeta  Osea  6,  1  -  6 
            Luca  18,  9  -  14   
 
 
1) Preghiera  
O Dio, nostro Padre, che nella celebrazione della Quaresima ci fai pregustare la gioia della 
Pasqua, donaci di contemplare e vivere i misteri della redenzione per godere la pienezza dei suoi 
frutti. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  Profeta  Osea  6,  1  -  6 
«Venite, ritorniamo al Signore: egli ci ha straziato ed egli ci guarirà. Egli ci ha percosso ed egli ci 
fascerà. Dopo due giorni ci ridarà la vita e il terzo ci farà rialzare, e noi vivremo alla sua presenza. 
Affrettiamoci a conoscere il Signore, la sua venuta è sicura come l'aurora. Verrà a noi come la 
pioggia d'autunno, come la pioggia di primavera che feconda la terra». Che dovrò fare per te, 
Èfraim, che dovrò fare per te, Giuda? Il vostro amore è come una nube del mattino, come la 
rugiada che all'alba svanisce. Per questo li ho abbattuti per mezzo dei profeti, li ho uccisi con le 
parole della mia bocca e il mio giudizio sorge come la luce: poiché voglio l'amore e non il sacrificio, 
la conoscenza di Dio più degli olocàusti. 
 
3) Riflessione 13  su Profeta  Osea  6,  1  -  6 
● Il Regno del Nord (o regno d'Israele chiamato anche Efraim), costituito dalle 10 tribù ebraiche 
che si erano separate dal Sud (regno di Giuda) al tempo della morte di re Salomone (attorno al 
930 a.C.), volle attaccare il regno del Sud nel 734 a.C. con l'aiuto della Siria. Così iniziò una guerra 
di conquista per impossessarsi di alcune città di Giuda, nella prospettiva di abbattere pure 
Gerusalemme. Acaz, re di Giuda, nonostante l'invito insistente di Isaia perché non si rivolgesse ad 
un re straniero, chiese l'intervento della Assiria che già dominava la zona. L'esercito assiro arrivò 
velocemente e devastò con brutalità, vandalismi e ferocia tutto il territorio del Nord. Samaria, la 
capitale del Nord, fu conquistata dal re Assiro nel 721 a.C. 
E se, rispetto alle minacce del Nord, l'intervento dell'Assiria portò sollievo momentaneo al Sud, 
tanto da incoraggiare l'esercito di Gerusalemme a conquistare città non proprie, tuttavia la 
situazione complessiva si fece dura per tutti. Il popolo di Dio, tanto a Nord che a Sud, non si era 
reso conto che stava tradendo la fiducia in Dio, cercando salvezza presso popoli pagani. Il profeta 
aveva richiamato la fedeltà al Signore, ma la paura non aveva fatto pensare che si dovesse riporre 
la propria speranza in Dio. Nel frattempo anche a Sud, a Gerusalemme, l'esercito dell'Assiria 
impose tributi eccessivi e angoscianti. Perciò il popolo, nel momento della fatica, si impose 
sacrifici, ma capì che doveva tornare al Signore. Perché accettasse le proprie offerte. Si 
moltiplicarono le pratiche religiose, i sacrifici di animali nel tempio, i doni votivi. Sembrava un 
ritorno alla conversione sincera e gli stessi fedeli s'immaginavano sinceri. "Venite, ritorniamo al 
Signore: egli ci ha straziato ed egli ci guarirà"(v 1). 
Ma qui il profeta, con un intervento indispensabile, diventa la voce sonora e chiarificatrice del 
pensiero di Dio. "Il Signore non sa che farsene dei doni e dei gesti di culto che non significano e 
non portano alla conversione. Voglio l'amore e non il sacrificio, la conoscenza di Dio più degli 
olocausti" (v 6). I paragoni successivi del profeta sulla fertilità e sull'abbondanza sono splendidi ma 
vanno confrontati e il profeta stesso li soppesa agli occhi e alla sensibilità del contadino. "Il dono 
che voi chiedete, e che il Signore è disposto a darvi, verrà a voi come la pioggia d'autunno e come 
la pioggia di primavera che feconda la terra". Ma il Signore vuole da noi altrettanto coraggio e 
serietà. E invece "il vostro amore è come la pioggia che viene da nube di primavera e da rugiada 
che non feconda". 
Nelle scelte di Gesù questa esigenza di amore e di conoscenza di Dio ritorna insistente. Egli vuole 
il desiderio profondo di porre un rapporto continuo, una corrente non esaustiva, un legame che si 

                                                 
13  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  don Raffaello Ciccone – www.paolaserra97.blogspot.com 



Edi.S.I.  32

ricostituisce giorno per giorno. E' tutta la vita che si deve aprire a Dio, non il gesto che si esaurisce 
in sé, che si sclerotizza, si incastona nel tempo, accanto ad altre 100 preoccupazioni. "Voglio 
amore e conoscenza": suppone ricerca, rapporto continuo e mai soddisfatto, dialogo, sentimenti e 
cammini comuni con il Signore. La nostra conversione di cuore non è moltiplicare doni sontuosi, 
ma reggere un richiamo che spesso è nostalgia e riconoscimento di povertà che, però, non manca 
di fiducia e coinvolge noi in sintonia con Lui nel mondo e gli altri con cui viviamo perché, insieme, 
scopriamo e cantiamo la gioia e la bellezza della vita che Egli ci dà e che ci prepara ancora più 
viva e preziosa con Lui. 
La solidarietà che ci riporta alle nostre opere quotidiane di sviluppo, di progresso, di vita, di cura, di 
opere hanno bisogno di questo clima di rispetto e di coinvolgimento, di speranza e di aiuto 
reciproco, di sostegno e di impegno comune. 
Poiché il lavoro ci identifica come responsabili del mondo, del cammino, del progresso e del 
benessere di ciascuno, delle famiglie, dei piccoli che crescono e degli anziani che con dignità 
offrono la ricchezza della loro esperienza alle generazioni più giovani, in una parola il lavoro, 
vissuto in dignità e solidarietà, è opera più meritoria delle stesse offerte al tempio poiché restituisce 
dignità e valore collaborativo. Con il lavoro vissuto da credenti si offre e si costituisce una società 
più libera e più giusta. E' un messaggio per i lavoratori e per gl'imprenditori, per gl'insegnanti e per 
i politici, per chi ha possibilità economiche e per i sindacati, per le casalinghe, gli artigiani, i 
commercianti. 
I nostri interrogativi di conversione si debbono indirizzare molto verso la convivenza, la 
disponibilità, il sostegno. La qualità dei nostri contributi non debbono limitarsi al denaro, ma 
richiamano tempo, competenze, sollecitudine, accompagnamento, sostegno reciproco. Qualche 
decennio fa, cantavamo in Chiesa e, magari ancor oggi: "Quando busserò alla tua porta, avrò fatto 
tanta strada avrò frutti da portare, ceste di dolore e grappoli d'amore...avrò amato tanta gente, 
amici da ritrovare e nemici per cui pregare." 
 
● Il popolo decide di tornare a Dio più per lo spavento dei castighi, che per una vera conversione 
del cuore. Come il figliol prodigo, stanco di stare con i porci... 
Ma Dio, l'unico che conosce i cuori, sa bene che il cambio di rotta non è sincero e che l'amore di 
quelli di Efraim e di Giuda è come il vapore dell'acqua che bolle... appena si spengono i fornelli, 
tutto finisce!!! 
Siamo forse noi diversi da questo popolo vissuto tanti anni fa? 
Penso proprio di no... Vogliamo seguire Dio quando ci fa comodo e sui punti che ci garbano: 
questo si... questo no... poi,  quando tutto ci va storto, ci ricordiamo del Signore e andiamo da Lui 
supplicandolo di aiutarci. La supplica non è sbagliata in sé, ma prima di chiedere di esaudire i 
nostri bisogni materiali, dovremmo chiedere l'esaudimento di quelli spirituali. Noi facciamo 
generalmente il contrario!!! 
E' vero che a volte, o spesso, quello che Dio ci fa attraversare è un pochetto pesante. Non è 
insolito infatti, che Dio usi i problemi economici, le malattie, le ingiustizie in famiglia e al lavoro... 
fino allo sfinimento, per farci andare da Lui. 
Un modo un po bizzarro ma, a volte, funziona. Se Dio ci rimprovera ogni santo giorno non è 
perché è un Dio cattivo, ma Lui, come un bravo papà, ci minaccia e poi passa dalle parole ai fatti, 
semplicemente perché attende da noi la conversione del cuore..."...così sarà della parola uscita 
dalla mia bocca: non ritornerà a me senza effetto, senza aver operato ciò che desidero e senza 
aver compiuto ciò per cui l'ho mandata" ( Is 55, 11). 
Nei momenti di prova però, è possibile avere due atteggiamenti: o ci si allontana da Dio o ci si 
affida a Lui. La libertà che Dio ci ha dato può fare il gioco del “nemico”... e questo Dio lo sa!!! 
E così non è raro che dalla nostra bocca escano parole tipo: “ Scusa... secondo Te... questo lo 
chiami Amore? Non vedi che sto soffrendo come un cane? Sono piena di lividi...” 
Ma proviamo a vedere le prove e i problemi come un atto di amore, vediamole come una 
correzione, o come un'occasione per vedere quanto vale la nostra virtù, o per vedere cosa c'è 
davvero nel fondo del nostro cuore... Dio infatti desidera santificarci, e per fare questo ci chiede di 
arrenderci e di abbandonarci a Lui. Lasciamoci amare. Diciamo basta ai ragionamenti umani... 
supplichiamoLo: "Mostraci il tuo amore e la tua tenerezza". 



Edi.S.I.  33

Il nostro problema è che molto spesso siamo convinti di amare e di fare sempre la cosa giusta. Ma 
attenzione... è anche possibile fare la cosa giusta per motivi sbagliati... magari per metterci in 
mostra, "per essere ammirati dagli uomini". Questo non è amore... 
Amare significa desiderare il bene per il mio fratello. A questo punto mi domando: se neanche io 
conosco qual è il bene per me, come posso vedere qual è il bene per gli altri? Dio solo infatti, sa 
qual è il bene per noi... noi per lo più abbiamo una visione del bene un pochetto distorta... Ma se ci 
lasciamo amare da Lui, a poco a poco vedremo con i Suoi occhi... allora, anche le turbolenze ci 
appariranno come un bene per noi. 
Quante volte abbiamo fatto delle scelte sbagliate credendole giuste? Quante volte abbiamo fatto 
del male a noi stessi e anche agli altri? 
Dobbiamo sempre vigilare, perché il nostro cuore molto spesso si inganna... "C'è una via che 
sembra diritta a qualcuno, ma sbocca in sentieri di morte" (Pr 14, 12). 
Perchè il cuore imbroglia?... Forse perché ci fidiamo troppo dei nostri ragionamenti, dei nostri 
metodi, delle nostre convinzioni, delle nostre esperienze, del pensiero dominante... invece di fidarci 
di Dio... "Confida nel Signore con tutto il cuore e non appoggiarti sulla tua intelligenza" (Pr 3, 5). Ci 
crediamo Onnipotenti!!! 
Perchè non vogliamo fidarci di Dio?... Forse perché vediamo che chi ama Dio veramente è più 
travagliato di altri... e non volendo vivere sempre sul filo del rasoio, nei travagli, nelle incertezze, 
ma soprattutto dipendenti da una volontà diversa dalla nostra... cerchiamo di stare un pochetto alla 
larga da questo amore illudendoci di riuscire a cavarcela da soli. 
Caro Gesù... Tu dici sempre: venite... discutiamone... (Is 1, 18). 
Ecco... visto che Sei così democratico... io ne sto discutendo... come la mettiamo? Puoi togliere la 
tua manina un po' pesantuccia dalla mia testa, ogni tanto?… Grazie... 
Un'altra ragione per cui giriamo alla larga dai luoghi di Dio, è che abbiamo paura di essere sinceri 
con noi stessi, giustifichiamo così i nostri comportamenti chiamando limiti i nostri peccati: sono 
fatta così... non è poi così grave... così fan tutti... che male sto facendo... e poi Dio è buono e 
misericordioso... mica mi fulmina... Aspetta e vedrai!!! 
Ma Dio con la Sua santità mette in risalto le nostre miserie e questo a noi fa molta paura. Il nostro 
peccato nascosto non ci fa godere l'amore di Dio, ci allontana da Lui e così non facciamo altro che 
fare il gioco del diavolo. 
Chiediamo al buon Dio di rafforzare la nostra fede, in modo da diventare dei cristiani di fuoco, 
capaci di trasmettere il Suo amore e di far sciogliere il ghiaccio dei nostri ragionamenti 
inconcludenti. 
Ricordiamoci che le conquiste più grandi sono sempre arrivate dopo aver patito... e questo ci fa 
assomigliare a Gesù. 
Gesù poi, non chiede tanto... chiede TUTTO!!! "Io li seminerò di nuovo per me nel paese e amerò 
Non-amata; e a Non-mio-popolo dirò: Popolo mio, ed egli mi dirà: Mio Dio" (Os 21, 25)... Questa sì 
che è una dichiarazione di amore!!!  
______________________________________________________________________________ 
 
 

4) Lettura :  Vangelo secondo  Luca  18,  9  -  14   
In quel tempo, Gesù disse ancora questa parabola per alcuni che avevano l'intima presunzione di 
essere giusti e disprezzavano gli altri: «Due uomini salirono al tempio a pregare: uno era fariseo e 
l'altro pubblicano. Il fariseo, stando in piedi, pregava così tra sé: "O Dio, ti ringrazio perché non 
sono come gli altri uomini, ladri, ingiusti, adùlteri, e neppure come questo pubblicano. Digiuno due 
volte alla settimana e pago le decime di tutto quello che possiedo". Il pubblicano invece, fermatosi 
a distanza, non osava nemmeno alzare gli occhi al cielo, ma si batteva il petto dicendo: "O Dio, 
abbi pietà di me peccatore". Io vi dico: questi, a differenza dell'altro, tornò a casa sua giustificato, 
perché chiunque si esalta sarà umiliato, chi invece si umilia sarà esaltato». 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  34

5) Riflessione 14  sul Vangelo secondo  Luca  18,  9  -  14  
● Ecco le parole di Papa Francesco. 
 
Cari fratelli e sorelle, buongiorno!  
 
Mercoledì scorso abbiamo ascoltato la parabola del giudice e della vedova, sulla necessità di 
pregare con perseveranza. Oggi, con un’altra parabola, Gesù vuole insegnarci qual è 
l’atteggiamento giusto per pregare e invocare la misericordia del Padre; come si deve pregare; 
l’atteggiamento giusto per pregare. E’ la parabola del fariseo e del pubblicano (cfr Lc 18,9-14). 
 
Entrambi i protagonisti salgono al tempio per pregare, ma agiscono in modi molto differenti, 
ottenendo risultati opposti. Il fariseo prega «stando in piedi» (v. 11), e usa molte parole. La sua è, 
sì, una preghiera di ringraziamento rivolta a Dio, ma in realtà è uno sfoggio dei propri meriti, con 
senso di superiorità verso gli «altri uomini», qualificati come «ladri, ingiusti, adulteri», come, ad 
esempio, - e segnala quell’altro che era lì – «questo pubblicano» (v. 11). Ma proprio qui è il 
problema: quel fariseo prega Dio, ma in verità guarda a sé stesso. Prega se stesso! Invece di 
avere davanti agli occhi il Signore, ha uno specchio. Pur trovandosi nel tempio, non sente la 
necessità di prostrarsi dinanzi alla maestà di Dio; sta in piedi, si sente sicuro, quasi fosse lui il 
padrone del tempio! Egli elenca le buone opere compiute: è irreprensibile, osservante della Legge 
oltre il dovuto, digiuna «due volte alla settimana» e paga le “decime” di tutto quello che possiede. 
Insomma, più che pregare, il fariseo si compiace della propria osservanza dei precetti. Eppure il 
suo atteggiamento e le sue parole sono lontani dal modo di agire e di parlare di Dio, il quale ama 
tutti gli uomini e non disprezza i peccatori. Al contrario, quel fariseo disprezza i peccatori, anche 
quando segnala l’altro che è lì. Insomma, il fariseo, che si ritiene giusto, trascura il comandamento 
più importante: l’amore per Dio e per il prossimo. 
 
Non basta dunque domandarci quanto preghiamo, dobbiamo anche chiederci come preghiamo, o 
meglio, com’è il nostro cuore: è importante esaminarlo per valutare i pensieri, i sentimenti, ed 
estirpare arroganza e ipocrisia. Ma, io domando: si può pregare con arroganza? No. Si può 
pregare con ipocrisia? No. Soltanto, dobbiamo pregare ponendoci davanti a Dio così come siamo. 
Non come il fariseo che pregava con arroganza e ipocrisia. Siamo tutti presi dalla frenesia del 
ritmo quotidiano, spesso in balìa di sensazioni, frastornati, confusi. È necessario imparare a 
ritrovare il cammino verso il nostro cuore, recuperare il valore dell’intimità e del silenzio, perché è lì 
che Dio ci incontra e ci parla. Soltanto a partire da lì possiamo a nostra volta incontrare gli altri e 
parlare con loro. Il fariseo si è incamminato verso il tempio, è sicuro di sé, ma non si accorge di 
aver smarrito la strada del suo cuore. 
 
Il pubblicano invece – l’altro – si presenta nel tempio con animo umile e pentito: «fermatosi a 
distanza, non osava nemmeno alzare gli occhi al cielo, ma si batteva il petto» (v. 13). La sua 
preghiera è brevissima, non è così lunga come quella del fariseo: «O Dio, abbi pietà di me 
peccatore». Niente di più. Bella preghiera! Infatti, gli esattori delle tasse – detti appunto, 
“pubblicani” – erano considerati persone impure, sottomesse ai dominatori stranieri, erano malvisti 
dalla gente e in genere associati ai “peccatori”. La parabola insegna che si è giusti o peccatori non 
per la propria appartenenza sociale, ma per il modo di rapportarsi con Dio e per il modo di 
rapportarsi con i fratelli. I gesti di penitenza e le poche e semplici parole del pubblicano 
testimoniano la sua consapevolezza circa la sua misera condizione. La sua preghiera è 
essenziale. Agisce da umile, sicuro solo di essere un peccatore bisognoso di pietà. Se il fariseo 
non chiedeva nulla perché aveva già tutto, il pubblicano può solo mendicare la misericordia di Dio. 
E questo è bello: mendicare la misericordia di Dio! Presentandosi “a mani vuote”, con il cuore nudo 
e riconoscendosi peccatore, il pubblicano mostra a tutti noi la condizione necessaria per ricevere il 
perdono del Signore. Alla fine proprio lui, così disprezzato, diventa un’icona del vero credente. 
 

                                                 
14  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  PAPA FRANCESCO - UDIENZA GENERALE - Mercoledì, 1° 
giugno 2016 - La preghiera umile ottiene misericordia (cfr Lc 18,9-14) – in  www.vatican.va  -  
don Luigi Maria Epicoco  in  www.fededuepuntozero.com  -  www.cantalamessa.org  



Edi.S.I.  35

Gesù conclude la parabola con una sentenza: «Io vi dico: questi – cioè il pubblicano –, a differenza 
dell’altro, tornò a casa sua giustificato, perché chiunque si esalta sarà umiliato, chi invece si umilia 
sarà esaltato» (v. 14). Di questi due, chi è il corrotto? Il fariseo. Il fariseo è proprio l’icona del 
corrotto che fa finta di pregare, ma riesce soltanto a pavoneggiarsi davanti a uno specchio. E’ un 
corrotto e fa finta di pregare. Così, nella vita chi si crede giusto e giudica gli altri e li disprezza, è un 
corrotto e un ipocrita. La superbia compromette ogni azione buona, svuota la preghiera, allontana 
da Dio e dagli altri. Se Dio predilige l’umiltà non è per avvilirci: l’umiltà è piuttosto condizione 
necessaria per essere rialzati da Lui, così da sperimentare la misericordia che viene a colmare i 
nostri vuoti. Se la preghiera del superbo non raggiunge il cuore di Dio, l’umiltà del misero lo 
spalanca. Dio ha una debolezza: la debolezza per gli umili. Davanti a un cuore umile, Dio apre 
totalmente il suo cuore. E’ questa umiltà che la Vergine Maria esprime nel cantico del Magnificat: 
«Ha guardato l’umiltà della sua serva. […] di generazione in generazione la sua misericordia per 
quelli che lo temono» (Lc 1,48.50). Ci aiuti lei, la nostra Madre, a pregare con cuore umile. E noi, 
ripetiamo per tre volte, quella bella preghiera: “O Dio, abbi pietà di me peccatore”. 
 
● C’è sempre accovacciata dietro la nostra porta la tentazione di pensare che il fatto di credere ci 
renda migliori degli altri. La fede non serve a sentirsi i primi della classe. La fede serve a riscoprire 
quanto siamo umani. E molto spesso è l’esperienza della nostra miseria a ricordarci ciò, più ancora 
che l’esperienza dei nostri successi. Infatti quando si va davanti a Dio cominciando a dire: “Grazie 
perché mi hai dato la vita, grazie perché mi hai dato la fede, grazie perché cerco di seguire ciò che 
mi hai domandato, grazie perché mi sforzo di non trasgredire, ma grazie soprattutto perché non 
faccio schifo come quello che mi è seduto accanto”; c’è qualcosa che non funziona. 
Credo che sia questo il significato della parabola raccontata da Gesù nel Vangelo di oggi: “Due 
uomini salirono al tempio a pregare: uno era fariseo e l’altro pubblicano. Il fariseo, stando in piedi, 
pregava così tra sé: O Dio, ti ringrazio che non sono come gli altri uomini, ladri, ingiusti, adùlteri, e 
neppure come questo pubblicano. Digiuno due volte la settimana e pago le decime di quanto 
possiedo. Il pubblicano invece, fermatosi a distanza, non osava nemmeno alzare gli occhi al cielo, 
ma si batteva il petto dicendo: O Dio, abbi pietà di me peccatore”. È evidente che tra i due è il 
secondo che si trova nella logica giusta, che è la logica non del primo della classe, ma la logica di 
chi si sente bisogno di perdono, di misericordia, di amore. 
Il primo pensa di essersi guadagnato con le sue buone azioni l’amore di Dio, ma la prova che è 
fuori dalla logica dell’amore è proprio il disprezzo che nutre per gli altri. L’altro toccando i propri 
limiti si accorge di quanto il suo bisogno di essere perdonato lo rende molto solidale con gli altri 
fino al punto di smettere di giudicarli per affidare se stesso. “Io vi dico: questi tornò a casa sua 
giustificato, a differenza dell’altro, perché chi si esalta sarà umiliato e chi si umilia sarà esaltato”. 
La memoria delle nostre cadute dovrebbe toglierci ogni residuo di presunzione, superbia e 
vanagloria. 
 
● Il Vangelo di oggi è la parabola del fariseo e del pubblicano. La frase iniziale assolve il compito 
che ha, in un dramma, la presentazione dei personaggi: 
“Due uomini salirono al tempio a pregare: uno era fariseo e l’altro pubblicano”. 
Una frase altrettanto lapidaria descrive, alla fine, l’esito della vicenda: 
“Questi tornò a casa sua giustificato, a differenza dell’altro”. 
Al momento di entrare nel tempio, i due personaggi, pur appartenendo a categorie religiose e 
sociali diverse, erano, in fondo, molto simili tra loro. Al momento di uscirne, essi sono due persone 
radicalmente diverse. Uno è “giustificato”, cioè reso giusto, perdonato, in pace con Dio, fatto 
creatura nuova; l’altro è rimasto quello che era all’inizio, anzi ha forse peggiorato la sua posizione 
davanti a Dio. Uno ha ottenuto la salvezza, l’altro no. 
Cosa hanno fatto di tanto diverso i due, nel breve tempo trascorso nel tempio, da giustificare un 
risultato così opposto? Gesù ce lo spiega, presentandoci i due personaggi in azione. Egli fa come 
l’operatore televisivo quando, dopo aver fatto un totale sulla scena, inquadra separatamente, uno 
dopo l’altro, i due principali attori, con dei primi piani ora sull’uno ora sull’altro. L’obbiettivo si 
appunta anzitutto sul fariseo. 
“Il fariseo, stando in piedi, pregava così tra sé: O Dio, ti ringrazio che non sono come gli altri 
uomini, ladri, ingiusti, adùlteri, e neppure come questo pubblicano. Digiuno due volte la settimana 
e pago le decime di quanto possiedo”. 



Edi.S.I.  36

Analizziamo un po’ questa descrizione. Il fariseo comincia dicendo: “O Dio, ti ringrazio…”. L’inizio è 
buono. Cominciare a pregare, ringraziando Dio è cosa sommamente raccomandabile. Ma 
facciamo bene attenzione. Perché il fariseo ringrazia Dio? A motivo di Dio? No, a motivo di sé: 
“perché -dice- non sono come gli altri, ladri, ingiusti, adulteri, e neppure come questo pubblicano”. 
Al limite, la sua preghiera potrebbe ancora salvarsi ed essere degna di lode, se attribuisse tutto 
questo alla grazia di Dio. Invece no; egli attribuisce il suo “non essere come gli altri” alle proprie 
opere: al fatto che digiuna e paga la decima. 
Di solito si pensa che il fariseo è un uomo a posto, “irreprensibile quanto all’osservanza che deriva 
dalla legge” e che il suo solo errore è che manca di umiltà. Ma forse ciò non è del tutto esatto. 
Gesù -si legge nell’introduzione¬- disse questa parabola “per alcuni che presumevano di essere 
giusti”. Non che erano giusti, ma che si ritenevano tali. In realtà, cosa ha fatto il fariseo? Egli si è, 
per così dire, ritagliato una morale come un vestito su misura. Ha stabilito per conto suo quali sono 
le cose intorno alle quali si decide chi è giusto e chi è ingiusto, chi è buono e chi è cattivo. Per lui 
esse sono: non essere ladri, non essere ingiusti, non commettere adulterio, digiunare due volte la 
settimana e pagare le tasse. Le cose importanti sono quelle che fa lui e che gli altri non fanno. Si è 
fatto l’autoritratto. In questo modo, uno finisce per uscire sempre vincitore dal confronto. 
Il fariseo non si accorge, per esempio, che ha lasciato fuori del suo quadro un punto 
importantissimo della Legge e cioè l’amore del prossimo. Questo non ha alcun posto nel suo 
ideale di perfezione, se egli può qualificare indiscriminatamente tutti gli altri come ladri, ingiusti e 
adulteri e riferirsi con tanto disprezzo al pubblicano che gli sta accanto. Eppure come tutti gli 
studiosi della legge, egli sapeva bene che amare il prossimo come se stessi era il più importante 
dei comandamenti (cfr. Luca 10,25 ss.). 
Ma l’atteggiamento del fariseo è sbagliato per un motivo ancora più serio. Egli ha invertito 
completamente le parti tra sé e Dio. Ha fatto di Dio un debitore e di se stesso un creditore. Egli ha 
compiuto alcune opere buone e ora si presenta a Dio per ricevere quello che gli è dovuto. Cosa fa 
Dio, di grande e di straordinario in questo caso? Niente di più di quello che fa un venditore che 
consegna la merce a chi gli presenta lo scontrino. 
Spostiamo ora l’obbiettivo sul pubblicano: 
“Il pubblicano invece, fermatosi a distanza, non osava nemmeno alzare gli occhi al cielo, ma si 
batteva il petto dicendo: O Dio, abbi pietà di me peccatore”. 
Quest’uomo è solo davanti a Dio, non si commisura con gli altri, come faceva il fariseo, ma 
soltanto con se stesso e con Dio. Non osa avvicinarsi all’altare, ritenendosi indegno di accostarsi a 
Dio e neppure osa alzare gli occhi al cielo. Si batte il petto. Dal suo cuore sgorga una preghiera 
molto più breve di quella del fariseo, in cui però c’è tutto il suo cuore contrito e umiliato: “O Dio, 
abbi pietà di me peccatore!”. 
Gesù ci ha prospettato così due modi radicalmente diversi di concepire la salvezza: o come 
qualcosa che l’uomo pretende realizzare da solo, o come dono della grazia e della misericordia di 
Dio. L’esempio più celebre di conversione dal primo al secondo di questi modi è quello 
dell’apostolo Paolo. “Fariseo quanto alla legge”, come si definiva lui stesso, dal giorno che incontrò 
Cristo, egli considerò “perdita e spazzatura” la sua giustizia derivante dall’osservanza della legge, 
in confronto alla santità che deriva dalla fede in Gesù (cfr. Filippesi 3, 5-9). 
Tali due modi di concepire la salvezza sono ancora presenti e operanti nel panorama religioso 
odierno. Molte delle cosiddette “nuove forme di religiosità”, oggi in voga, concepiscono la salvezza 
come conquista personale, dovuta a tecniche meditative, alimentari, o a particolari conoscenze 
filosofiche. La fede cristiana la concepisce come dono gratuito di Dio in Cristo, che esige 
certamente lo sforzo personale e l’osservanza dei comandamenti, ma più come risposta alla grazia 
che come sua causa. 
L’aver illustrato, come abbiamo fatto fin qui, la parabola del fariseo e del pubblicano non ci 
servirebbe molto, se ora non cercassimo di applicarla alla nostra vita personale. Sarebbe 
semplicistico identificare il pubblicano con i cristiani e il fariseo con gli altri. La differenza è molto 
più sottile. Anche tra i cristiani, ci sono alcuni che appartengono alla categoria dei farisei, altri a 
quella dei pubblicani. 
Un cristiano si comporta, per esempio, da fariseo quando stabilisce per conto suo la misura del 
bene e del male, in modo che essa corrisponda esattamente a quello che fa lui. Un marito o un 
padre di famiglia dirà: “Il marito ideale, un ottimo padre di famiglia, è quello che si comporta così e 
così…”, e giù a descrivere tacitamente se stesso. Anch’io che vi parlo posso dire, o pensare tra 



Edi.S.I.  37

me: “Il sacerdote ideale è quello che fa così e così, che predica così e così, che impiega il tempo 
così e così…”, cioè come faccio io. La Scrittura chiama tutto questo autogiustificazione (impariamo 
la parola, per disimparare il fatto!). Ma chi si giustifica da solo non farà mai l’esperienza di “tornare 
a casa giustificato” da Dio, come il pubblicano. 
Nessuno, o pochissimi, sono o sempre dalla parte del fariseo, o sempre dalla parte del pubblicano. 
I più abbiamo un po’ dell’uno e un po’ dell’altro, nel senso che a volte ci comportiamo come il 
fariseo, a volte come il pubblicano. La cosa peggiore sarebbe comportarci come il pubblicano nella 
vita e come il fariseo nel tempio. Mi spiego. I pubblicani erano considerati, ed erano in realtà, dei 
peccatori, uomini senza scrupoli che mettevano il denaro e gli affari al di sopra di tutto. I farisei, al 
contrario, erano, nella vita pratica, molto austeri, osservanti della Legge e (pur con il limite sopra 
segnalato) assai pii. Somigliamo dunque al pubblicano nella vita e al fariseo nel tempio, se, come il 
pubblicano, siamo dei peccatori e, come il fariseo, ci crediamo giusti. 
Ci sono persone che nella vita ne fanno di tutti i colori, ma poi, quando si presentano davanti a Dio, 
non trovano assolutamente nulla da accusare e da farsi perdonare. Quante confessioni, ancora 
oggi, cominciano così: “Io non ho rubato, non ho ammazzato, non ho fatto del male a nessuno”. 
Chi parla così, si è ritagliato, come il fariseo, una morale di comodo che gli permette di sentirsi a 
posto con se stesso e con Dio. Si è assolto da solo, precludendosi la possibilità di essere assolto 
da Dio. 
Se proprio dobbiamo rassegnarci ad essere un po’ l’uno e un po’ l’altro, allora che sia almeno il 
rovescio: farisei nella vita e pubblicani nel tempio! Come il fariseo, cerchiamo, nella vita di ogni 
giorno, di non essere ladri, ingiusti ed adulteri, di osservare meglio che possiamo i comandamenti 
di Dio; come il pubblicano, riconosciamo, quando siamo al cospetto di Dio, che quel poco che 
abbiamo fatto è tutto dono suo ed imploriamo, per noi e per tutti, la sua misericordia. 
Il pubblicano ci suggerisce un modo semplice ed efficace per fare tutto questo; dire: “O Dio, abbi 
pietà di me peccatore!”. Nella sua brevità, questa è una preghiera completa. Ci sono, uno di fronte 
all’altro, Dio e l’uomo, ognuno con quello che ha di più proprio: l’uomo con il suo peccato, Dio con 
la sua misericordia. Una preghiera piena, nello stesso tempo, di umiltà e di fiducia, che va dritta al 
cuore di Dio. “Dopo queste tre o quattro parole -dice Dio- l’uomo può dirmi ciò che vuole. Sono 
disarmato” (Péguy). 
Perché non provare a ripeterla qualche volta anche noi? 
______________________________________________________________________________ 
 
 
6) Per un confronto personale 
- Signore, pietà di noi peccatori. Preghiamo ? 
- Perché la Chiesa proclami continuamente la misericordia di Dio che la chiama a nuova 
conversione, purificandola e rinnovandola con il suo amore. Preghiamo ? 
- Perché nessun uomo pretenda di possedere tutta la verità, ma tutti la ricerchino e la servano con 
umiltà. Preghiamo ? 
- Perché chi pensa alla religione solo come ad un insieme di pratiche esteriori, possa comprendere 
che il vero culto a Dio è nel coinvolgimento del cuore. Preghiamo ? 
- Perché la coscienza dei cristiani si opponga ai peccati collettivi delle nazioni, come la corsa agli 
armamenti, lo sfruttamento dei poveri, la soppressione della vita, e aiuti l'uomo a ritrovare la via 
della riconciliazione. Preghiamo ? 
- Perché il sangue di Cristo versato per molti ci faccia vivere l'esperienza di essere amati 
dall'infinito amore del Padre. Preghiamo ? 
- Per chi si è rivolto a noi chiedendoci perdono. Preghiamo ? 
- Per chi abbiamo considerato inferiore a noi. Preghiamo ? 
- O Signore, che pervadi il nostro cuore con la tua potenza quando la nostra conversione è 
profonda e sincera, accetta la preghiera che ti rivolgiamo: fa' che il nostro cuore non aderisca mai 
a ciò che impedisce l'incontro vero con te. Preghiamo ? 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  38

7) Preghiera finale : Salmo  50 
Voglio l'amore e non il sacrificio. 
 
Pietà di me, o Dio, nel tuo amore; 
nella tua grande misericordia 
cancella la mia iniquità. 
Lavami tutto dalla mia colpa, 
dal mio peccato rendimi puro. 
 
Tu non gradisci il sacrificio; 
se offro olocàusti, tu non li accetti. 
Uno spirito contrito è sacrificio a Dio; 
un cuore contrito e affranto tu, o Dio, non disprezzi. 
 
Nella tua bontà fa' grazia a Sion, 
ricostruisci le mura di Gerusalemme. 
Allora gradirai i sacrifici legittimi, 
l'olocàusto e l'intera oblazione. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  39

Indice 

 
 
Lectio della domenica   8   marzo  2026.......................................................................................... 2 

Lectio del lunedì   9  marzo  2026 ................................................................................................... 8 

Lectio del martedì  10  marzo  2026.............................................................................................. 13 

Lectio del mercoledì   11   marzo  2026 ........................................................................................ 17 

Lectio del giovedì   12   marzo   2026............................................................................................ 21 

Lectio del venerdì   13   marzo  2026 ............................................................................................ 26 

Lectio del sabato   14   marzo  2026 ............................................................................................. 31 

Indice ............................................................................................................................................ 39 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

www.edisi.eu 


